



**(** 





حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى

٨٢٤١هـ / ٢٠٠٧م

**(** 







# دراسات في

# مسارات المجتمع والحضارة

رؤى معاصرة على ضوء القرآن

محمود الموسوي

**(** 







# دراسات في مسارات المجتمع والحضارة رؤى معاصرة على ضوء القرآن

المؤلف: محمود الموسوي www.mosawy.org الطبعة الأولى ١٤٧٨-٢٠٠٧ جميع الحقوق محفوظة

إخراج الكتاب الغدير جرفكس - مملكة البحرين

هاتف : ۲۲۱۰۵۰۷ ۹۷۳ +

www.alghadeer.net





















## المقدّمة

تتساقط بكثافة التساؤلات المعاصرة التي تعبّر عن تحديات حضارية جديدة على المجتمع ، كقاعدة تتحرّك فيه كل أدوات الأفعال و تجوب في رحابه كل المقاصد من كل الجهات الفاعلة في الحياة ، وهذه الكثافة في التساؤولات ، إنما هي ابتلاءات فرضها الواقع الجديد الذي تعيشه الأم جرّاء الحركة الحضارية وتحولاتها ، و لا شك أن الحاجة ماسة للبحث عن إجابات ومعالجات جديدة لكل ما هو جديد ، لكي يتمكّن من الإنسان من مواجهة الصعوبات والتحديات ، ولكي يتمكّن من أن يتفاعل مع المستجدات ، بل لكي يصل بالتالي إلى الثأثير الإيجابي في اتجاهاتها.

هذه النتيجة هي التي انتهت إليها الكثير من قراءات المفكرين والباحثين و المراقبين للحال الراهن ، وهذا وإن كان متمخّضاً عن قراءة واقعية و ناضجة للراهن ، إلا أنه يفتقر إلى البعد الأهم من هذه النتائج ، إذ أن غاية ما تنتهى إليه هذه



الرؤى هو أننا بحاجة إلى إجابات جديدة تحاكي التحديات الجديدة في أفقها و عمقها ، إلا أن السؤال الأهم ، هو ماهيّة تلك الاجابات و نوع تلك الاستجابات.

والماهية التي نقصدها تتمثّل في البعد الذي يضمن صحّة المسار و صدقية الحلول والاجابات ، فنحن لسنا بحاجة لفعل علئ الفراغ بقدر ما نحن بحاجة إلى فعل صحيح وقويم ، يضعنا بدوره في المسار المستقيم الذي لا يزيغ بسالكيه.

و نحن إذ نقد م القران الكريم كمصدر للإستلهام و الاسترشاد ، فلأنه النور الذي بعثه الله تعالى و أنزله على نبيه محمد (صلى الله عليه واله) وفيه الحكمة و فيه النور و الهدى و البصائر و فيه الشفاء و الرحمة و الموعظة الحسنة و فيه الرشد والقوامة ، وهو الذي يبشر بالحياة الطيبة.

هـذه هي مضامين أيات الكتاب العزيـز لكل جهات الحياة ، وهي تدعو لمسارات قويمة ، وهذا ما يجعلنا أمام حقيقة مهمة ، هي أننا أمنًا بهذا القرآن الكريم ، و بأنه منزل من إله عليم خبـير حكيم ، وفيه شفاء للمجتمعات ، فلابد أن نكون صادقين



مع أنفسنا في هذا الإيمان ، الذي يدعونا إلى الإنفتاح على القرآن الكريم ليس في جانبه الفردي وحسب ، بل في جانب معالجاته الخضارية التي تتصل بهموم الأمّة وما يجري عليها من تحولات ذات الأثر الكبير ، فإن القرآن جاء لينهض بالأمة وجاء هدى و بشرى للعالمين وفيه شفاء دائهم.

فمن الأهمية بمكان أن نعتمد على نور القران في دراساتنا المعاصرة ، و علينا أن نعيد الثقة بما يعطينا القران من معالجات ونقدّمها للعالم كاستفادات من الهدي الألهي. إن هذا المنحى هو الذي اعتمده هذا الكتاب ويؤكّد عليه عبر اشتغاله بالدراسات المعاصرة مستلهماً بهدى و بصائر القران الكريم.

وكانت هذه الدراسات هي عبارة عن مشاركات مني في عيدة محافل علمية ، في مؤترات و ندوات ، و قد نشر أغلبها في مجلة البصائر الدراساتية ، و أسأل الله تعالى أن تنال القبول ، والله من وراء القصد.

السيد محمود السيد عدنان الموسوي بني جمرة / البحرين ۲۰۰٦/۱۲/۷م





القرآن و حرية المجتمع ٠٠ إشكاليات الواقع المعاصر (التدين مثالاً)









## القرآن و حرية المجتمع.. إشكاليات الواقع المعاصر (التدين مثالاً)

إن الاحساس بالحاجة للحرية لدى الإنسان هو إحساس فطري ، وهو شعور جامح مودع في الإنسان و له دافعيته التي تشور باتجاه الانعتاق من الأغلال والاصار ، لذلك فإن مبحث الحرية بالنسبة لهذا الإنسان الذي يشعر بهذا الشعور الجامح والمدرك لهذه الحاجة الكبرى ، هو مبحث ذو أهمية كبرى ، ولذلك جاءت الشرائع والنظم والمناهج الجديدة التي تروم تغيير واقع الإنسان لتتحدى واقعاً لا يأبه بهذا الشعور ولا يضبط منحاه ، سواء بالإفراط أو بالتفريط ، و يراهن المصلحون عادة على حقيقة أساسية ، هي أنهم يمتلكون البرنامج الذي يكفل لهذا الإنسان إشباع هذه الحاجة بأفضل وسيلة، ابتداء بالأديان السماوية على أيدي الأنبياء ومروراً بالأوصياء ، و انتهاء بالثورات







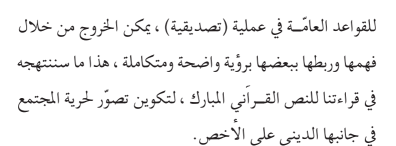
والحركات النهضوية في العصور القديمة والوسطى والحديثة ، وما زال حديث الحرية يجد له أكفاً مبسوطة ، وأعناقاً مشرئبة ، وقلوباً لهفى ، فكلما عانى الإنسان من ظلم أخيه الإنسان ، تشوق لبصيص من الحرية ، وكلما حصل على نور خافت منها ، اشتاق للمزيد ، كل ذلك لأنها مخلوقة مع الإنسان ، إلا أنها فقدت بعد ولادته.

عندما تتصل الحرية بالمجتمع ، فهذا يعني أن تكون لها حيوية متصلة بجميع مفاصل الحياة بإعتبارها فعل دائم لكل فرد فرد في المجتمع ، وهذا ما يستدعي وضوح في الرؤية لتحديد شخصيتها الاعتبارية ، عبر تحديد ماهيتها و مساراتها وحركتها ، وقد جاء القرآن الكريم ليعطينا بصيرة نافذة تؤسس لحركة الحرية وتفاعلاتها في الاجتماع الإنساني ، عبر نسيج من الآيات المباشرة وغير المباشرة ، باعتبار أن القرآن الكريم (يصدّق بعضه بعضاً) ، فكل أمر أو نهي في أي جانب من جوانب الحياة في القرآن الكريم ، إنما يكمّل التشريعات المتباينة الأخرى ، وكل تلك التشريعات والتفريعات تنسجم مع الآيات التي تؤسس تألك التشريعات والتفريعات تنسجم مع الآيات التي تؤسس









#### الحرية المطلقة

من الخطورة بمكان أن تخلّى دعاوى الحرية دون ضوابط و دون منهاج يرسم دربها ويحدد مساراتها ، فإن تخليتها دون ذلك ، سيولد لنا حالة من الإباحية المطلقة (إباحية الاعراض) ، (إباحية الأموال) ، (إباحية الأفكار) ، (إباحية الفتك) ، ويمكن أن نستظهر هذه الحالة في فعل (الإسراف بمفهومه القرآني) بمحتواه العام الذي يشمل كافة مناحي الحياة ، باعتبار أن الإسراف هو حالة من الإفراط في الحاجات الإنسانية ، وهو تطبيق عملي لحركة الحرية المطلقة في المجتمع ، فقد جاء في الآيات التالية:









#### ١ / في الأكل والشرب ومظاهر الحياة.

﴿ يَا بَنِي اَدَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْسُرِفِينَ ﴾ الأعراف: ٣١.

٢ / ي القتل.

﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّه سُلْطَاناً فَلاَ يُسْرِف فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوراً ﴾ الإسراء: ٣٣.

٣/ في الحكم والإدارة.

﴿ فَمَا أَمَنَ لُوسَى إِلاَّ ذُرِّيَّةٌ مِّن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّن فَرْعَوْنَ وَمَلَئِهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فَرْعَوْنَ لَعَالًا فِي الْأَرْضِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الْلُسْرِفِينَ ﴾ يونس : ٨٣. ٤ / فِي اللَّامِيالاة فِي الْأَفْكار.

﴿ وَلَقَـدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِّا جَاءكُم بِهِ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنَ يَبْعَثَ اللَّهُ مِن بَعْدِهِ رَسُولاً كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُّرْتَابٌ ﴾ غافر: ٣٤.







#### ٥ / في الجنس والشذوذ.

﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ النِّسَاء بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ ﴾ الأعراف: ٨١.

و من مجموع هـذه الأيات القرأنية الشريفة يتضح لنا ان هـذه الحالة من الاباحية المطلقة ، تسبب فساد النظام العام للانسان على الصعيد الفردي والاجتماعي، وهذه الحقيقة حقيقة وجدانية إذ لا يمكن أن يُعطى كل شخص الحق المطلق في التصرّف بما شاء وفيما شاء واينما شاء و وقتما شاء ، بإسم مارسة الحرية ، لان هذا المبدأ هو إلغاء واضح لحريات الاخرين ، حيث سيصطدم الفعل المطلق لا محالة بحريات الأخرين وبحقوقهم ، باعتبار ان الفرد يعيش ضمن المجتمع ويتفاعل معه ، هذا من ناحية مراعاة النظام الاجتماعي كما هو في (القتل) و (الظلم) و (الاعتداء الجنسي) ، ومن ناحية أخرى فإن إطلاق العنان للحرية له تأثير على الفرد نفسه حتى لولم يكن في محيط اجتماعي، كما هو الحال في (الاكل والشرب) و (الشك والريبة) .









#### كبت الحرية

وكذلك الحال عندما يسعى الإنسان إلى كبت شعور التحرر والإنعتاق من الأغلال ، حيث يسعى للتقييد والضغط ووأد الفعل الإنساني في شتى مناحي الحياة و في جميع صوره وتمثلاته ، وكافة مستوياته ، فإن له أثاراً سلبية من شأنها أن تضيّق على الإنسان فسحة العيش التي منحها الله تعالى له ، و تتلف شعوره و رغباته التي زوّده الله تعالى بها ، ويمكن أن نستخلص هذه الحالة من القرآن الكريم في حالة (التحريم) التي مارسها الإنسان على نفسه تبرعاً واجتهاداً ، باعتبارها حالة من التضييت على النفس ، وفيها فعل الكبت و تقييد للرغبات الفطرية المخلوقة مع الإنسان ، يقول تعالى :

ا ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أُخْرَجَ لِعَبَادِهِ وَالْطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ اَمَنُواْ
 في الْخَيَاة الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلكَ نُفَصِّلُ
 الكَيَات لقَوْم يَعْلَمُونَ ﴿ الْأَعِراف : ٣٢.

٢/ ﴿قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُواْ أَوْلاَدَهُمْ سَفَهاً





بِغَيْرِ عِلْمِ وَحَرَّمُواْ مَا رَزَقَهُمُ اللَّهَ افْتِرَاء عَلَى اللهِ قَدْ ضَلُواْ وَمَّا كَانُواْ مُهْتَدينَ ﴾ الأنعام: ١٤٠.

٣/ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُحَرِّمُواْ طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدينَ ﴾ المائدة: ٨٧.

فإن الخالق جل وعلا عندما خلق الإنسان وخلق معه الشعور بالحرية أعطاه في ذات الوقت ما يلبّي هذه الحاجة ، فلا يمكن للإنسان أن يحرّم على نفسه تلك المباحات ويكبت ذلك الشعور.

فالفكرة الأساس التي ينطلق منها القرآن الكريم ويثبتها في العقول كأصل لفهم أي فكرة بعد ذلك في مجال الحرية ، هي أن الإنسان ليس من صالحه كفرد وليس من صالح مجتمعه أن يعيش الإنفلات ومارسة الحرية المطلقة ، وليس له أيضاً أن يعيش ما وهبه الله تعالى في المقابل ، ليؤسس القرآن الكريم بذلك لفكرة الإعتدال في عارسة الحياة ، كما قال تعالى تعبيراً عن الحالة الاقتصادية :







﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلكَ قَوَاماً ﴾ . الفرقان: ٦٧

فإن روح مبدأ الحرية هو حركة الاعتدال في الحياة ، التي تنصف الأخرين وتتعامل مع الأشياء بالنظر لحقوقها واحتياجاتها ، كما يقول عز وجل في التعامل مع النعم :

﴿ وَهُوَ اللَّذِي أَنشَا جَنَّاتٍ مَّعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَالزَّيْتُونَ وَالزَّمْ مُخْتَلِفاً أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِها وَغَيْرَ مُتَشَابِه كُلُواْ مِن ثَمَرِه إِذَا الثّمَر وَاتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِه وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ يُحبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾. الأنعام: ١٤١.

#### المجتمع الحر

اهتم القران الكريم بتكوين مجتمع حر كريم ، و وضع سمة الحرية ضمن سمات المجتمع الحضاري والمتمدّن الذي يدعو لاقامته الإسلام عن طريق الرسول الأعظم (صلى الله عليه وآله) ، و اعتبرها أصلاً من أصول المجتمع الحي ، وعندما

•

تتكون تلك الصفة فيه فإنها تخلق فيه روح النهوض والتقدّم، فلكي يكون المجتمع حيّاً وذا شخصية نابضة عليه أن يستجيب

لدعوة الله تعالى والرسول الأعظم (ص) ، كما قال تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ اللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُ واْ أَنَّ الله يَحُولُ بَيْنَ

الْمُرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ الأنفال: ٢٤.

فحياة المجتمع ورقيّه تتكوّن عبر صياغته وفقاً للدعوة القرانية التي جاء بها الرسول (صلى الله عليه واله) في الآية

الكريمة التالية :

﴿الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ اللَّمْيَ يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ يَجْدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ يَامُرُهُم بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِلْطَيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ اَمَنُوا إِلْصَرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ اَمَنُوا إِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِي الْزِلَ مَعَهُ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِي الْزِلَ مَعَهُ أُولَا لَكُورَ الَّذِي الْزِلَ مَعَهُ أُولَا لَكُورَ الَّذِي الْزِلَ مَعَهُ أُولَا لَكُو وَنَهُ الْأَعْرَافِ : ١٥٧ .







فالرسول الأعظم (صلى الله عليه واله) يدعو لتكوين مجتمع يمارَس فيه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، و يحل الطيبات ويحرّم كل ما خبث ، إضافة إلى ذلك فإنه ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ وَالْأَعْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ تعبيراً عن مبدأ الحرية وسيادتها في المجتمع ، وتخليصه من الأصار والأثقال النابعة من النفس والذات ، وتحريره من الأغلال والقيود التي تكبّل حريته التي خلقه الله عليها ، ولكي نستظهر تعبير (الأغلال) وكيفية حركتها وتأثيرها على المجتمع ، نقرأ قول الله تعالى :

﴿إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ

يُسْحَبُونَ﴾ غافر : ٧١ .

فالأغلال الاجتماعية هي كالسلاسل المطوّقة لأعناق الناس تسحبهم كرهاً وجبراً نحو ما لا يريدون ، فالحرية هي إزالة هذه الأغلال لكي ينطلق المجتمع باتجاه إرادته التي يختارها وفقاً للمبنّى الذي أشرنا إليه ، وهي الحرية التي تلبّي رغبات الذات ولا تلغى حريات الأخرين ، لأن (الحرية في الواقع تتمثل في



فالحرية هي من أهم السمات الحضارية للمجتمع الإسلامي الناهض ، لذلك أكّد عليها القران الكريم ، وعالج مشكلاتها المرتبطة بالأصار النفسية ، وهي عبارة عن الأمراض النفسية و ثقافة الوأد و وساوس النفس الداعية إلى العبودية / المجتمع الاسلامي ج٢ (القيادة السياسية في المجتمع الاسلامي) آية الله

الانسان فيها مضمونة ولا يمكن لاحد أن يعتدى على حقوق

الاخرين).١

العظمى السيد محمد تقى المدرسي ، ص٨٦

<sup>24</sup> 



للـذات والشهـوات ، وعالج مشـكلات الكبت التـي يمارسها الطواغيت ، ودعى للكفر بالطاغوت ورفضه ، و مجابهته باعتباره معيقاً لحركة المجتمع وفاعليته ، وحرية المجتمع بهذا المعنى الذي ينظر فيه الى الشقن :

الأول: (الأصار النفسية) كما يقول أمير المؤمنين (عليه السلام): (لا يسترقننك الطمع وقد جعلك الله حرّاً)، وقال (ع): (لا تكونوا عبيد الأهواء والمطامع) ٢.

و الثاني: (الأغلال الخارجية) ، هي الميزة التي امتازت بها دعوة القرآن الكريم عن دعوات التحرر التي انطلقت في مسيرة الإصلاح الإنسانية التي تمثّلت في الحركة الليبرالية ضد استعباد الكنيسة والسلطات الحاكمة ، والتي نتجت عنها مواثيق حقوق الإنسان ، و تعاريف المفكرين ، كما يقول (برتراند راسل) على سبيل المثال بأن (الحرية بشكل عام يجب أن تعرف على أنها غياب الحواجز أمام تحقيق الرغبات) ٣.







۲ / غرر الحكم ، ج۲ ۲۲۹ ،/ ۱۹۹ و ص ۳٤۱ / ۲۷۱
 ۳ / ضد الاستبداد / فاض الصفار ، ص ۱۳۷



(وبهذا يكون مفهوم الحرية في الإسلام وان اشترك في بعض مصاديقه مع الحرية عند الديمقراطيين إلا أنه أوسع وأشمل وأتم منه إذ إنه لا يكتفي بتحرير الإنسان خارجياً وجسدياً ومنحه حقه الطبيعي في العيش بسلام وحريته في الكلمة والتجمّع والسفر ولو كانت على حساب الروح والنفس وغيره ، بل يتوسّع ويرقى لتطهيره وينزهه روحياً ونفسياً ويهذب سلوكه وطباعه ثم يتركه حراً في الخارج ، أيضاً عارس ارادته ويختار مصيره بحرية واستقلال) ٤.

## اشكاليات الواقع المعاصر

أمام هذا الوضوح في الطرح القرآني لمبدأ الحرية وأهميته بالنسبة للجتمع ، إلا أن هنالك إشكاليات تشار حول مدى واقعية هذا الطرح ، ومدى مصداقيته ، خصوصاً أمام الحالة التي يعيشها العالم الإسلامي في الوقت الراهن ، من عارسات تشوّه هذا المبدأ ، وتعزّز مقولات الإكراه والفرض ، إلا أننا لا يمكن أن في المحد كل ما قد يثار على محمل الجد ، لأن أكثر الدعاوى إنما على محمل الجد ، لأن أكثر الدعاوى إنما على محمل الجد ، لأن أكثر الدعاوى إنما على صحمل الجد ، لأن أكثر الدعاوى إنما الستبداد / فاضل الصفار ، ص ١٣٤



تنطلق من جهات غير منصفة للفكر الإسلامي ، بل من جهات قد تكون لها مارب أخرى غير فكرية (سياسية أو اقتصادية) ، خصوصاً إذا ما قرأنا التاريخ الذي ينبؤنا بالممارسات التاريخية الشاهدة على ظلم الآخر وسبل وأده للحريات ، فعلى سبيل المثال ( تعتبر القرون الوسطى مشالاً على ما عانته الشعوب الأوربية التي رزحت تحت نير الإرهاب و القمع الفكري باسم الكنيسة ، حيث سنّ الملك (شارلمان) قانوناً يقضي بإعدام كل من يرفض أن يتنصّر - أي أن يصبح نصرانياً - ولما قاد حملته القاسية على السكسونيين والجرمان أعلن أن غايته إنما هي تنصيرهم.

ولمحاكم التفتيش التي أنشأتها الكنيسة في تلك العصور سمعة سيئة وسجلاً قاتماً مظلماً ، فقد اجتهدت في فرض اَراء الكنيسة على الناس باسم الدين والتنكيل بكل من يرفض أو يعارض شيئاً من تلك الاراء ، فنصبت المشانق وأشعلتالنيران لاحراق المخالفين ، ويقدر أن من عاقبت هذه المحاكمة يبلغ عددهم (٣٢٠٠٠) وأحرق منهم (٣٢٠٠٠) أحياء كان منهم

العالم الطبيعي المعروف (برونو) ، نقمت الكنيسة منه نتيجة لارائه المتشددة ، والتي منها قوله بتعدد العوالم ، وحكمت عليه بالقتل ، وهكذا عوقب العالم الطبيعي الشهير (غاليلو) بالقتل ، لأنه كان يعتقد بدوران الأرض حول الشمس.

وكانت المسيحية قد فرضت فرضاً بالحديد والنار ووسائل التعذيب والقمع التي زاولتها الدولة الرومانية بمجرّد دخول الإمبراطور قسطنطين في المسيحية ، بنفس الوحشية والقسوة التي زاولتها الدولة الرومانية من قبل ضد المسيحيين القلائل من رعاياا الذين اعتنقوا المسيحية اقتناعاً وحبّاً ، ولم تقتصر وسائل القمع والقهر على الذين لم يدخلوا المسيحية ، بل إنها ظلّت تتناول في ضراوة المسيحيين انفسهم الذين لم يدخلوا في مذهب الدولة ، وخالفوها في بعض الإعتقاد بطبيعة المسيح) ٥.

الإشكاليات التي تواجه الممارسات الإنسانية على وجه الأرض ، هي إشكاليات عامّة تشمل الجميع فلا تختصّ





2

٥ / حرية المعتقد في الإسلام و القانون ، امير موسى بو خمسين ، مجلة الكلمة العدد ٤ ، السنة الأولى ، صيف ١٤٩٥م/ ١٤١٥هـ.



بممارسات المسلمين في بلادهم دون غيرهم ، خصوصا اذا عرفنا أن المشهد في الجانب الإسلامي ليسس أكثر من الجانب الغربي والمسيحي في ممارسة الظلم والاضطهاد واستعباد الناس ، فالباحث المنصف هو الذي يدرس الظاهرة بتجرّد وموضوعية ، فنحن لا يمكن أن نجعل الكثير من الإشكاليات المعاصرة بخصوص الحرية في المجتمع الاسلامي كعماد للبحث ومزاولة الاخذ والرد ، والنقد والإبرام .. وإنما نسلط الضوء على إشكالية تمسّ الانحراف الفكري الذي أصاب بعض المنتسبين للإسلام من خلال القرانية المجتزءة للنصوص القرانية المباركة ، لمعالجتها على ضوء هدى القرأن الكريم ، ففي الوقت الذي نستبعد الإشكاليات المتحاملة من قبل الأخرين ، لا ننفى وجود خلل في المشهد الإسلامي بخصوص التعامل مع مبدأ الحرية (الدينية على الخصوص) وفهمه ضمن سياقات الدعوة الإلهية للدين الحق ، فهنالك بالفعل خلل أصاب الحكام الذين حكموا بالنار والحديد، وهذا لا يرتبط ببحثنا، وخلل اصاب بنية التفكير الديني في قراءة النصوص القرانية ، من قبل مجاميع من









الحركات المنتسبة للإسلام ، والتي عاثت في البلاد التضييق والقتل لكل من يخالف رأيها دينياً ، فالقتل في قاموسهم يكون للإنسان ذي الدين الآخر بوصفه (كافراً) و لذي المذهب المغاير بوصفه (مشركاً) ، و قد مارست بعض الجماعات عبر تجارب سياسية عديدة ، الاكراه والارغام للمجتمع ليطبق ما يرونه من أحكام دينية ، حتى لو لم يكن يؤمن بها أصلاً ، وهذا السلوك أنتج حالة من التشويه للدين وأسس رأياً عاماً سلبياً في المناطق الغربية حول الإسلام ، فقد (أظهر استطلاع للرأي أجراه معهد (بيو) الدولي للأبحاث (أن غالبية الأمريكيين والأوربيين قلقون ازاء تزايد التطرف الإسلامي حول العالم) معتبرين (الإسلام أكثر الأدبان عنفاً).

وشمل الاستطلاع ١٧ دولة منها ٦ دول ذات غالبية مسلمة وهي لبنان وأندنوسيا والمغرب والأردن وباكستان وتركيا ، وشارك ١٠٠٠ مواطن من كل دولة.

وأبدى ٢٢٪ من الأمريكيين الذين تم استطلاعهم (نظرة سلبية عن الاسلام) مقابل ٥٧٪ (عبروا عن نظرة ايجابية).









وذكر ٣٤٪ من الفرنسيين المستطلعين (أن لديهم نظرة سلبية) مقابل (٦٤٪ ايجابية).

وأعرب غالبية الأوربيين والمشاركين في الاستطلاع عن (الشعور بتصاعد الهوية الإسلامية في بلادهم) معتبرين ذلك (سيئاً لمستقبلها) فيما أكد ٤٨٪ من الروس و ٧٨٪ من الألمان و ٧٠٪ في كل من بريطانيا والولايات المتحدة (تزايد قلقهم من التطرف الاسلامي) ٦.

و لعل معرفة (الحرية الدينية) من خلال القرآن الكريم، هـو السبيل لمحو هذا التصور القاتم للأسلام والمسلمين في أعين الأخرين، وتساهم هذه المعرفة في بناء ثقافة واضحة لا لبس فيها لأبعاد هذه الحرية ومدياتها.

#### الحرية الدينية

الحرية الدينية هي أن للفرد الحق في اختيار ما يعتقد به من دين من دون إكراه على اتباع دين دون أخر ، لذلك ٢ / النبأ : مجلة شهرية ثقافية عامّة ، العدد ٧٨ السنة الحادية عشر ، رجب



نفى القرآن الكريم الإكراه في الدين ، حيث قال : ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدّين ﴾ البقرة : ٢٥٦ .

إلا أن القرآن الكريم ينبؤنا بأن الدين الحق الذي جاء من عند الحق هو (الإسلام) ، وقد دعى القرآن الكريم لتبنّي العقيدة الإسلامية ، وإلى عبادة الله تعالى بإعتبارها الغاية من الخلق ، وأن نتيجة انتهاج الإسلام ديناً هو الفوز في الدنيا والآخرة ، وأن رفض الدين الإسلامي لهو الخسران المبين ، هذه الحقائق تحدّثت عنها الكيات الكريمة التالية :

﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإِسْلاَمُ وَمَا اخْتَلَفَ النَّذِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْعِلْمُ الَّذِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْعِلْمُ بَعْياً بَيْنَهُمْ وَمَن يَكْفُرْ بِأَيَاتِ اللهِ فَإِنَّ اللهِ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴾ أل عمران: ١٩

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلاَمِ دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ أل عمران: ٨٥. ﴿ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾

[الذاريات: ٥٦].









كيف يمكن أن نفهم هذا التوجيه للإسلام كدين حق ، في مقابل مبدأ الحرية الدينية في الاختيار؟

نجيب على هذا التساؤل من خلال وضع اليد على أسباب الانحراف التي أصابت البعض في فهم (حقّانية الإسلام) والذي دعاهم لمارسات منافية لمبدأ الحرية ، و يبدوا أن السبب في سلوك هذا المسلك هو الخلط بين مفهوم (التبليغ والدعوة) من جهة و بين مفهوم (الهداية) من جهة أخرى ... فالتبليغ مسؤولية الإنسان المسلم ، وهي وسيلة للوصول

إلى الهداية وهي الدخول في الدين الحق.

والهداية شأن إلهي خاص ، ليس لأحد التدخّل فيه. لذلك فقد مارس البعض ممارسات ليست من شأنه ووكّل نفسه عن الله تعالى في هداية الناس ، و كفّروا

كل من لا يستجيب لطريقتهم و فهمهم للدين ، وعمدوا بالتالي إلى ممارسة العقاب لكل هؤلاء ، بإصدار فتاوى القتل أو الإرغام بقبول ما يعتقدونه حقاً ، بل ورأى بعضهم أن أيات القتال في القرآن الكريم هي الآيات الحاكمة في مسألة



التعامل مع الآخر المختلف دينياً وعقيدياً ، وهي ناسخة لآية ﴿ لا َ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ ،وغيرها من الآيات الداعية للسلم واللن٧.

فعندما نفرّق بين مسؤولية الإنسان المسلم (الرسالية) وهي تبليغ الرسالة عبر الوسائل القرانية ، وبين الشأن الإلهي المختص وهو الهداية وما يصاحبها من (عقاب وثواب) ، فإننا بلا شك سنقف على رؤية واضحة توازن بين الإيان برسالة الإسلام كدين حق ، وبين الحرية الدينية التي ينبغي أن يمارسها المجتمع.

### مسؤولية التبيلغ

لأن الدين الإسلامي هو الدين الحق ، وهكذا أمن به الإنسان المسلم ، فقد كلّفه الله تعالى بأن يؤدّي دوراً رسالياً تجاه هذا الدين ، بأن يدعو إلى الدين ويبلّغ الرسالة لبقية الناس ،

٧ / راجع كتاب (الحريات العامة في الدولة الإسلامية) للشيخ راشد الغنوشي ،
 مركز دراسات الوحدة العربية. ط١ ، ١٩٩٢م.



,

لكي يدخلوا في رحمة الله تعالى ، حيث قال عز وجل : ﴿الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ الله وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشَوْنَ أَحَداً إِلَّا الله وَكَفَى بِالله حَسِيباً ﴾ وَلَا يَخْشَوْنَ أَحَداً إِلَّا الله وَكَفَى بِالله حَسِيباً ﴾ الأحزاب : ٣٩ .

ومن الطبيعي أن الإنسان إذا عرف الحق والخير، أن يدعو الناس إليه ، ويوجّه لهم النصح بأن ينتهجوا منهجه ويقتفون أثره ، خصوصاً إذا كانت له تبعات في الدينا وفي الحياة الأخرى الأبدية ، وهذه الدعوة هي لرفع حجب الجهل والغفلة عن عقل الإنسان لكي تصل به إلى طريق الهداية التي عرفها من الحق جل وعلا ، يقول تعالى:

﴿ أَبَلِغُكُمْ رِسَالاَتِ رَبِّي وَ أَنصَحُ لَكُمْ وَ وَالْصَحُ لَكُمْ وَ وَالْصَحُ لَكُمْ وَ وَالْصَحُ لَكُمْ وَ وَالْسَانِ وَاللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف: ٦٢. الآ أن هذه المسؤولية الرسالية الملقاة على عاتق الإنسان المؤمن لها الياتها المستفادة من هدى القرآن الكريم أيضاً، وذلك لكي يكون تبليغ الحق عبر وسيلة الحق ، لا عبر وسيلة أخرى غير منسجمة مع الحق ، وهي الدعوة بالأسلوب الحكيم أخرى غير منسجمة مع الحق ، وهي الدعوة بالأسلوب الحكيم

الذي يراعى مقتضيات الاحوال ويضع كل شيء في موضعه ، ويستخدم الموعظة بالكلمة للوصول إلى قناعة بالدين ، يقول عز من قائل:

﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَة وَالْمُوْعِظَة الْخَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مِن ضَلَّ عَن سَبيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهْ تَدينَ ﴾ النحل: ١٢٥

وحتى إذا واجهت الإنسان المؤمن في طريق تبليغه للرسالة المصاعب والصدود من الاخرين ، فإنه لا ينبغي له تعدّى حدود مسؤوليته التبليغية ، حيث يقول تعالى :

﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاَغُ الْبُينُ ﴾

النحل: ٨٢.

وقال جل جلاله:

﴿فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ للهُ وَمَن اتَّبَعَن وَقُل لِّلَّذينَ أُوْتُواْ الْكتَابَ وَالْأُمِّيِّينَ ٱأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أُسْلَمُواْ فَقَد اهْتَدَواْ وَّإِن تَوَلُّواْ فَإِنَّا عَلَيْكَ الْبَلاَغُ وَالله بَصيرُ بالْعبَاد ﴾ [أل عمران: ٢٠].







## الهداية شأن إلهي

يقوم الإنسان بتبليغ الرسالة ، وتعبيد الطريق أمام الناس بالتبيين والإنارة ، ثم يأتي اختيار الإنسان الآخر لهذه الدعوة أو رفضها ، فإن قبلها فقد دخل في نور الهداية ، وإن رفضها فقد ضل عن سواء السبيل ، والهداية هي شأن إلهي يهبه الله تعالى لن يؤمن بالبينات ، حيث يقول الله تعالى :

﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَن يَشَاءُ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَانفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلاَّ ابْتِغَاء وَجْهِ الله وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ ﴾ البقرة: ٢٧٢.

فإن من يسعى للهداية ويستمع الحجة لكي يتبناها ، فإنه المهتدي ، ف ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْحُسَنَهُ أُولَئِكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ الزمر : ١٨ وتأكيداً على أن الهداية من الله تعالى وأن مسؤولية الإنسان هي التبليغ ، ولا مجال فيها للقسر أو الاجبار ، يقول تعالى : ﴿ فَذَكِّرْ إِنَّا أَنْتَ مُذَكِّرٌ . لَّسْتَ عَلَيْهِم

مُصَيْطِر الغاشية: ٢١، ٢١، وقال جل شأنه: ﴿أُرَأَيْتَ مَصْنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴾ الفرقان: ٤٣. وقال تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ الفرقان: ٤٣. وقال تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ اللَّهُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللَّهُ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لاَ انفصامَ لَهَا وَاللَّهُ سَميعٌ عَليمٌ ﴾ البقرة: ٢٥٦.

ثم أن الإكراه لا يتصور في تحقيق الإيمان ودخول الدين ، لأن الهداية من مختصات العقل والقلب ، وبهذا جاءت مجمل أيات الذكر الحكيم ، لتخاطب قناعات الإنسان وعقله من أجل الوصول إلى نور الهداية ، أمّا فعل الإكراه فهو ممارسة تهتم بالشكل والمظهر ، فقسر الإنسان للقول بفكرة أو عقيدة ما رغماً عنه ، ليس له ارتباط بالعقل والقلب ، فكل ما يتلفظ به أو يمارسه بعد ذلك لن يعدو كونه شكلاً من دون محتوى ، فلا يمكن إيصال الإنسان إلى حالة الهداية ليقبل بالدين عن طريق إكراهه على تبني عقيدة ليست من اختياره ، و لا يؤمن بها قلبياً ، ولذلك فإن نفي الإكراه في أية (لا اكراه في الدين) قد تكون ، ولذلك فإن نفي الإكراه في أية (لا اكراه في الدين) قد تكون





•

ناظرة لهذا الأمر ، فيكون النفي في الآية المباركة هو نفي للجنس ، أي أنه لا يتحقق في الخارج أصلاً ، لأن الهداية للدين هي من الله تعالى وموضعها القلب ، وليست من مختصات البشر.

(ولأن الهدى من الله تعالى ، وهو صنعه وفضله ، فليس على الرسول الا البلاغ لانه (صلى الله عليه واله) لا يهدي من احب ، ولكن الله يهدي من يشاء ، حيث قال الله تعالى :

﴿ إِنَّ كَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَن يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهْ تَدِينَ ﴾ القصص /٦.

(وبعد اتمام حجته البالغة على جميع خلقه ، وبعد توفير فرصة الهداية للناس على السواء، فإن الله يهدي من

يشاء وليس جميع البشر . (انما يهدي من اتخذ الى ربه سبيلا ، ويضيء قلب من اسلم وجهه لله ، واستجاب لدعوة رسله ، وأمن بقلبه). قال الله تعالى :

﴿ قُلْ فَلِلَّهِ الْخُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاَّءَ لَهَدَاكُمْ

أُجْمَعِين ﴾ الانعام/١٤٩ ^.

٨ / التشريع الإسلامي ، ج٥ ، أية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي ، ص





وهكذا ينبغي للداعية ان يعرف حدود مسؤوليته ، وهي ابلاغ الرسالة . (ثم لا يزعم ان عليه هداية الناسس) . فالله يخاطب رسوله (صلى الله عليه واله) ويقول له :

﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَن يَشَاءُ وَمَا تُنْفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلاَنْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ قَلاَنْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ تَنْفِقُواْ مِنْ اللّه وَمَا تُنْفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ ﴾ البقرة / ٢٧٢ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ ﴾ البقرة / ٢٧٢ ولأن الهدى هو هدى الله . فإن الذين يجعلون انفسهم ولأن الهداية ، ويزعمون ان من اتبعهم او اتبع دينهم هو المهتدي انهم في ضلال بعيد . قال الله تعالى :

﴿ وَلاَ تُؤْمِنُ واْ إِلاَّ لَمَ نَبِعَ دِينَكُ مُ قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللّه أَن يُؤْتَى أُحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُوكُمْ عِندَ رَبِّكُمْ قُلْ إِنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللّه يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّه وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ أل عمران/٧٣ ٩٠.



٩ / التشريع الإسلامي ، ج٥ ، آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي ،
 ص ٢٠



# الحرية الدينية لا تعني التصويب

ويبقى أن الاعتقاد بان للإنسان الحرية في اختيار دينه أو التزامه بتعاليم الدين عملياً ، لا يعني تصويب رأيه ، فإن الله تعالى خلق الناس متساويين في العقل و السمع والبصر ، و جعل لهم الخيار ، وبيّن لهم سبيل الحق وسبيل الضلال ، حيث قال عز وجل :

﴿إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةِ أَمْشَاجِ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً . إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ الإنسان: ٢، ٣.

وقال تعالى : ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ البلد : ١٠ . بل إن الله تعالى ألقى الحجة البالغة ، ﴿ قُلْ فَللّه الْحُجَّةُ

بال إلى الله تعلى الفي الحجه البائعة ، وقل قلية الحجه البائعة ، وقل قلية الحجه البائعة ، وقل قلية الحجه البالغة فَلَوْ شَاء لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ والمنافع الأنعام : ١٤٩ ، بأن خلق الآيات والعلامات الكونية الدالة عليه تعالى ، بما فيها من أسرار الخلق وعجيب الصنع والحكمة في التدبير ، ثم جعل للإنسان الأدوات الوسائل التي يستطيع من خلالها أن يهتدي بهذه الكونيات ، كما جاء في سورة الشمس:









﴿ وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا ۞ وَالْقَمَرِ إِذَا تَكْهَا ۞ وَالْقَمَرِ إِذَا تَكْهَا هَا ۞ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا ۞ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا ۞ وَالسَّمَاء وَمَا بَنَاهَا ۞ وَالْأَرْضِ وَمَا طَحَاهَا ۞ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ۞ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ وَمَا سَوَّاهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾.

تعالى :

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاء كُمُ الْخَقُ مِن رَّبِّكُمْ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴾ ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴾ يونس: ١٠٨.











إدارة الخلافات في المجتمعات الإيمانية من منظار قراني

•







# إدارة الخلافات في المجتمعات الإيمانية من منظار قرآني

عندما نلاحظ المجتمعات الاسلامية في كل مكان ، نكاد لا نستثني مجتمعاً واحداً من مشكلة النزاعات الاجتماعية والخلافات التي تنهك قوى المجتمع وتعيقه عن بلوغ تطلعاته ، وهـذه المشكلة من المشكلات الاساسية لانها مقدّمة لمشكلات عديدة ، فهي مشكلة منتجة لعدّة أزمات ، لذلك فإن إيلائها الأهمية من البحث في كيفية التعامل معها ، وسبل احتوائها يعتبر احتواءاً لمشكلات عديدة ، بل هو بمثابة تعبيد الطريق لبدء مسيرة المجتمع مع ما يحمل من تطلعات ومشاريع ، فإن أصاب الطريق اعوجاج فإنه سيؤدّي إلى هدف مغاير، ونحاول في هـذا المبحث أن نقراً جانباً من المعالجة القرآنية لهذه الظاهرة من خلال قسم متسلسل من الايات في سورة الحجرات ،من الاية التاسعة وحتى الثالثة عشر ، وهي تعتبر حكاية وعلاجا لهذه









المشكلة الإجتماعية بصورة كلية ، لذلك فإننا نكتفي بسياقها وبمدلولاتها من دون اللجوء إلى التفريع الكثير. الأيات

بِسْم اللهِ الرَّحْمن الرَّحِيم ﴿ وَإِن طَائِفَتَ ان مِنَ الْمُؤْمنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأَخْرَى فَقَاتلُوا الَّتي تَبْغي حَتَّي تَفيءَ إِلَى أُمْر الله فَإِن فَاءتْ فَأُصْلِحُ وا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ الله يُحبُّ الْمُقْسطينَ @انَّهَا الْمُؤْمنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَومٌ مِّن قَوْم عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْراً مِّنْهُمْ وَلَا نسَاء مِّن نِّسَاء عَسِّي أَن يَكُنَّ خَيْراً مِّنْهُنَّ وَلَا تَلْمـزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنابَـزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيَانِ وَمَن لَّمْ يَتُبْ فَأُوْلَئكَ هُمُ الظَّالْمُونَ@يَا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا اجْتَنبُوا كَثيراً مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْهُ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَب









بَعْضُكُم بَعْضاً أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ كُمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَّحِيمُ فَيَا أَيْهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكْرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكْرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهُ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾. الحجرات : ٩ - ١٣ .

# تكوين المجتمع الإيماني

لقد عبر القرآن الكريم عن المجتمع المسلم بالأمة الواحدة ولي الله وأمّتُكُمْ أُمّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ الأنبياء: ٩٢ ، حيث أن عبادة الله تعالى هي أساس الوحدة وهي التي تكلّلها وترسم معالمها ، فمنها المنطلق وإليها المال ، وهي الغاية من الخلق كما قال عز جل : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجُنَّ وَالْإِنسَ إِلّا لَيَعْبُدُونِ ﴾ الذاريات : ٥٦ ، فهذه هي روح الأمة الواحدة التي يصوّرها القرآن الكريم ويدعو كافة المؤمنين إلى الإنضمام التي يصوّرها القرآن الكريم ويدعو كافة المؤمنين إلى الإنضمام العامّة التي تكوّن المجتمع الإيماني من خلال عبوديته لله العامّة التي تكوّن المجتمع الإيماني من خلال عبوديته لله









الواحد القهار، فالوحدة الإيمانية هي في ما يرتبط بأصل مبدأ الخلق والمنتهى إلى الله، وبتعبير آخر هي الحركة التي تتولد في المجتمع بمنطلقات واحدة وغايات واحدة هي العبودية لله وصولاً لرضاه تعالى.

أمّا فيما بينهما من الأساليب، والتوجهات والتخصصات فإن المجتمع الإيماني سيكون متعددا ، إمّا من حيث الرؤية لموضوع واحد ، فتختلف الفئات والجماعات فيما بينها في الرؤى حول موضوع واحد لتعدد أفهامهم ، وإما في التعدد بمعنى التقسيم الذي ينظر للتخصّصات المختلفة لتباين الزوايا التي ينظرون إليها ، أو ذلك التقسيم الذي ينظر إلى العلاقات الاجتماعية ككيانات وتجمعات ، كالعوائل والقبائل كتعدد طبيعي ، أواختـ لاف مناطق السكني والأوطان. كما في قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَاَفَّةً فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِّ فرْقَة مِّنْهُمْ طَاَئِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّين وَليُنذرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ التوبة : ١٢٢ . تعبيراً عن التعدد في التخصصات والاهتمامات. وكما هي حالة: (المهاجرين









والانصار والتابعين لهم باحسان) التشيكلات المكوّنة في بداية بزوغ شمس الإسلام تعبيراً عن طبيعة المهام والأوطان والأزمان التي تملي تكوينات ومجاميع لكل منها بمواصفات مشتركة تجمعها وتحدد كيانها وهي تنصهر كلها في عملية العبودية لله وتوحيده عز وجل ، والأية الكريمة التالية تعبّر عن هذه الحالة بكل وضوح ، قال عز من قال : ﴿للْفُقَرَاء الْلَهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا من ديارهمْ وَأُمْوَالهمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ الله وَرضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللهُ وَرَسُولَهُ أُوْلَئكَ هُمُ الصَّادقُونَ @ وَالَّذينَ تَبَوَّوُوا الـدَّارَ وَالْإِيَانَ من قَبْلهمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهمْ وَلَا يَجدُونَ في صُدُورهـمْ حَاجَةً مَّا أُوتُوا وَيُؤْتـرُونَ عَلَى أَنفُسهمْ وَلَوْ كَانَ بهمْ خَصَاصَـةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسه فَأُوْلَئكَ هُمُ الْمُفْلحُونَ ﴿ وَالَّذِينَ جَاؤُوا من بَعْدهمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تُجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لَلَّذِينَ أَمَنُ وا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَّحيمٌ ﴾ الحشر: ٨ \_ ١٠.

وكل تلك التصنيفات الأخوية داخل المجتمع الإيماني الواحد قال عنها الله عز وجل : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأُوّلُونَ مَنَ



الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانِ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواً عَنْهُ مَ وَرَضُواً عَنْهُ وَالْعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبُداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ التوبة : ١٠٠ .

# أصل الخلافات

ولان المجتمع مكون من عدة تكوينات مختلفة ، فإن من الطبيعي أن ترد مسألة الخلافات فيما بينها ، والقرآن الكريم لا ينطلق بالضرورة من واقع كان موجوداً بالفعل ، وإنما قد يعالج مشكلات قد تكون مستقبلية للحفاظ على كيان المجتمع الإيماني كرصيد معرفي ومرجعي لعلاج التصدعات والإبتلاءات، و(قيل أنها - الآيات من سورة الحجرات - نزلت في قتال حدث بين الأوس والخزرج .. بالسعف والنعال ) ١٠. وقد عبر القرآن الكريم عن حالة الخلاف والنزاع في مطلع الآيات موضع البحث بالإقتتال في قوله: ﴿ وإن طَائِفَتَانِ مِنَ النَّوْمِنِينَ اقْتَتَلُوا . . ﴾ إذ ليس المقصود بالضرورة هو الإقتتال مِنَ النَّوْمِنِينَ اقْتَتَلُوا . . ﴾ إذ ليس المقصود بالضرورة هو الإقتتال



١٠/ تفسير الصافي ، للفيض الكاشاني ، ج٥، ص٥٠.



بارادة القتل بالاسلحة الحربية ، وإن كان أحد مصاديقها هو ذلك ، لما ورد من أن تأويل الأية بعد الرسول هو في من سيقاتل الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) وسيشذ عن الحق كما في الكافي (إنما جاء تأويل هذه الأية يـوم البصرة وهم أهل هذه الأية وهم الذين بغوا على أمير المؤمنين عليه السلام فكان الواجب عليه قتالهم وقتلهم حين يفيئوا إلى أمر الله ولو لم يفيئوا لكان الواجب عليه فيما أُنزل الله أن لا يرفع السيف عنهم حتى يفيئوا ويرجعوا عن رأيهم لانهم بايعوا طائعين غير كارهين ١١(٠٠ فهذا وجه من وجوه الاية الكريمة وأحد مصاديقها وتأويلاتها ، ومن مصاديقها وتأويلاتها التي هي محط بحثنا هو الخلاف والنزاع والصراع بين الفئات والتجمعات والطوائف ، وقد استخدم القرآن الكريم لفظة الاقتتال في وصف الخلاف في الـرأي عندما يفترق الناس إيماناً أُو كَفُراً حول مبدأ ما ، في قوله عز وجل : ﴿ تُلْكَ الرُّسُلِّ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ الله وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَات



١١ / تفسير الصافي ، للفيض الكاشاني ، ج٥ ، ص ٥١ ، و الكافي ج٨ ، ص ١٨٠



وَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَاءِ اللَّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُواْ الْحَتَلَفُووْ شَاء الله مَا اقْتَتَلُواْ وَلَكُنَ الله مَا يُريدُ ﴾. البقرة: ٢٥٣

# بصائر من الآية ،

# اختلاف المؤمنين لا يخرجهم بالضرورة عن الإيمان.

المائفتين المقتتلتين هما ضمن الدائرة الإيمانية وقد ناداهما الله عز وجل بر (من المؤمنين) أي أنهما ضمن التكوين الإجتماعي للمجتمع الإيماني ، وهذه حقيقة ينبغي أن نؤكد عليها ، فلا يعني وجود الإختلاف أو الخلاف بين الفئات المتعددة بالضرورة خروجاً عن الدائرة الإيمانية ، فقد يحدث ذلك مع الإحتفاظ بالسمة العامة للإيمان بالله ، وفي الوقت ذاته قد يعبر بعض الخلاف عن شرخ في الإيمان ، إلا أن ذلك يعود إلى مدى إصابة الثوابت العامة للإيمان بذلك الخلاف ، أمّا مجرد الخلافات الإجتماعية و الثقافية ضمن الدائرة الإيمانية فلا يستدعي خروجاً عنها.







# قتل الشخصية اجتماعياً أعظم من قتل الشخص.

٢/ والاقتتال ، ليس بالضرورة هـ و محاولة القتل كما أسلفنا، بل هو عموم الصراع ، والصراع على أي حال يسعى لقتل الطرف الاخر معنويا وهو ما يسمّى بقتل الشخصية ، بل إن قتل شخصية الإنسان أعظم من قتل شخصه ، على مستوى الأثر الإجتماعي ، فقد يقتل شخص وينتهي الأمر، ولكن قد تقتل شخصية أحدهم عن طريق تجريده من الإيمان بصورة من الصور، فيترتّب على ذلك أثر نفسى واجتماعي أوسع من دائرة الفرد، وهو ما يؤدي إلى حالة الفتنة بين الناس، ولذلك قال عز وجل في كتابه الكريم حول أثر الفتنـة : ﴿ وَالْفُتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ ا الْقَتْل ١٢٨ عمقاً وطولاً. و ﴿ الْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْل ١٣٨، سعة و عرضا.



١٢/ البقرة: ١٩١

١٢ / البقرة: ٢١٧



للخلافات أثر على المجتمع كله، و الإصلاح بيد الأعيان

٣/ والصراع ، إنما يشترك فيه الجميع إلا أن الحلول غالباً تتم بين أعيان الطوائف والجماعات ، فإننا نرى أن الله تعالى عبر بالتثنية بأنهما طائفتان ، ثم جمع اللفظ في (الفعل) اقتتلوا ، شم ذكر التثنية في الضمير (بينهما) في مسألة الصلح ، فالإقتتال والصراع يشترك فيه الجميع ، ويمس مصالح الجميع ، إلا أن العلاج يكون بين الرؤس والأعيان في كلتا الجماعتين ، وهو ما يسهل عملية التفاهم والتعامل لمواجهة الخلافات الإجتماعية.

#### ممارسة الاصلاح

الخلاف ات إنما تحتاج إلى الإصلاح ، لكي يعود المجتمع إلى طبيعته الوحدوية وتسود أجواءه روح الإخاء والتعاون ، التي أسسها الرسول الأعظم (ص) بين المؤمنين على الأسس القرآنية التي تقول : ﴿إِنَّمَا اللَّوْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾. الحجرات : ١٠ .





#### الإصلاح مسؤولية الجميع

\$ / ولأن الصراعات والخلافات يشترك فيها الجميع فإنها تؤثّر بشكل سلبي على وجودهم جميعاً، وينعدم في خطوة تالية تأثيرهم الإيجابي على الواقع، كما قال ربنا عز وجل: ﴿ وَأَطِيعُواْ الله وَرَسُولَهُ وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ الله مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ ١٤ ، فإن الإصلاح هنا سيكون واصْبِرُواْ إِنَّ الله مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ ١٤ ، فإن الإصلاح هنا سيكون هو الحل والبديل الأمثل ، وهذه مسؤولية إلهية على الجميع وتقع على عاتقهم للسعى للإصلاح.

# منهج الإصلاح الإجتماعي

والخطوة التالية بعد معرفة أصل الخلافات الاجتماعية ومدى مسؤولية المجتمع عنها ، هي خطوة المنهج المتبع لممارسة الإصلاح ، فما هو السبيل إلى ذلك ، وكيف ندير عملية الإصلاح بين المتنازعين ؟

نستلهم من الأية عدة مراحلة لممارسة الإصلاح.



١٤ /الأنفال: ٤٦



# أ/ تحمّل المسؤولية:

فعل الأمر من قول ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ يعبّر عن الأمر من قبل الله تعالى بتكوين الإرادة التي يتحرك من خلالها المصلحون ، وهي فعل التسوية والتفاهم بين الأطراف المختلفة.

#### ب/ إعانة الطرف الإيجابي في مقابل السلبي :

فإن أبت إحداهما ، فإن الواجب على المصلح أن يقف مع مريد الإصلاح ، حتى ترجع الفئة التي تأبى ذلك ، كما في الآية ﴿ فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْآخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أُمْرِ اللَّهِ ﴾ . إلى أن ينتهي الأمر برجوعها عن صدودها وبغيها.

# ج/ الإصلاح العادل:

وعملية الإصلاح لا ينبغي أن تتأثر بشوائب نفسية من قبل المصلح ، ولا ينبغي أن يؤثر بغي هذه الطائفة على المسيرة









العادلة للإصلاح ، كما في الآية : ﴿فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ ﴾ ، فالعدل قيمة أساسية حتى مع من يبغون وينحرفون، وحتى مع أولئك الذين الذين لا غلك لهم وداً ، يقول تعالى في آية أخرى : ﴿يَا النَّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ أَيْ اللهِ شُهَا اللهِ عَلَى اللهَ عَدْلُواْ هُو الْقَرَبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُواْ اللهِ اللهَ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْلُونَ ﴾ ١٥ . فلا يمكن التخلّي عن العدالة عن العدالة تحت أي مسمّى وتحت أي ضغط ، سواء كان منبعه طرف من أطراف النزاع أو منبعه الممارس لعملية الإصلاح .

# د/ لا آثار سلبية بعد العملية الإصلاحية :

﴿وَأَقْسِطُوا إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ ، وهذا تأكيد على مسألة العدل ، لضمان استمرار العملية الإصلاحية في طريقها السليم ، فالعدل قيمة في عملية الإصلاح ذاتها ، وقيمة أساسية تشكّل السلوك الذي يأتي بعد إنجاز العملية ، فيستمر التعاطي العادل مع كافة الأطراف ، فلا يمكن أن تسلب حقوق طائفة لأنها أخطأت في يوم ما.



١٥ / المائدة : ٨



# التأسيس الفكري للإصلاح

المطالبة بالإصلاح ، تحتاج إلى تأسيس فكري ، لكى يقتنع الإنسان بهذا العمل ، ويكون ضمن عقيدته ، وهذا هو المنهح العام للقرآن الكريم وللإسلام كدين يدعو لقيم وأفكار يراد لها أن تكون فاعلة في المجتمع ، لا بالإكراه يتم الإيمان ، ولا بالقسوة يتم التطبيق ، ولا عبر الاوهام أو الإجباريتم الجذب لامر ما ، وإنما عبر الفكرة الصحيحة التي تعبّر عن الحق ، والتي بدورها تشكل القناعة لدى الإنسان ، لذلك نجد أن الآية التي تلى الحديث عن المشكلة (وهي الخلافات) تؤسس لعملية الإصلاح وتقول ﴿ اثَّمَا اللَّوْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾. وهذه حقيقة واقعية ، قد يغفل عنها الكثير من المنظرين والعاملين في الحقول الاجتماعية ، فيسعون جاهدين لمعالجة قضايا مختلفة من دون أن يزوّدوا المجتمع بثقافة تلك القضية ، و ذلك المنهج لا يعالج الاسس والجذور ، وإنما يكتفي بالعلاج السطحي، فعندما لا يمتلك الناس الأسس الفكرية









والثقافة التي تدفعهم للتحرك ضمن دائرة علاجية وإصلاحية ما ، فإنه لن تتكوّن لديهم الدافعية الكافية لممارسة تلك العملية ، ولا يؤمّن ذلك المنهج ضمانة لعدم عودة المشكلة مرة أخرى ، فإعطاء الخلفية الفكرية الثقافية لهذه المشكلة إنما هو لتأسيس قناعة في عقول الجميع بأن الأصل هو الأخوة ، والأخوة جاءت من البعد الإيماني ، والإلتزام بمسؤولية الحفاظ على هذه الحالة هي مدعاة إلى أن يدخل الإنسان في رحاب رحمة الله تعالى.

# والبصائر التي نستلهمها من الآية هي ،

إن الإصلاح ضرورة يتطلبها الواقع ، فالمؤمنون هم أخوة ، و الأخوة يعيشون في البيت الواحد ، و لابد أن لا يعيشوا الخلافات فيما بينهم ، وإلا تحوّل ذلك البيت إلى جحيم لإفتقاده الأمن الأسري والإجتماعي ، فمن الضروري أن يلجأ الأخوة إلى الصلح ، لكي يبقى البيت هادئاً ومناسباً لكل الأطراف ، وهكذا هو المجتمع الإيماني ، فإن الفئات المختلفة تعيش فيه ضمن دائرة الإيمان أخوة في الله ، فالخلافات ستعكّر الأجواء ،









وتؤثّر على الطرفين.

وهكذا هي الأحاديث الشريفة تصف المجتمع الإسلامي بأنه كالجسد الواحد ، إذا اشتكى منه عضو تداعت له سائر الأعضاء بالسهر والحمّى. فإن الله تعالى هو الذي حدّد نوعية العلاقة بين طوائف المجتمع المتنوّعة ، ولذلك فإن مارسة الإصلاح ، ونبذ الخلافات ، هي من صميم التقوى ، وإن بركات الله عز وجل و رحمته تنهمر على المجتمع الذي يراعي أوامر الله وحدوده ، ومادامت الخلافات تنهك وتنخر في جسد المجتمع ، فإنه سيكون أبعد عن الرحمة ، كما هي الحقيقة في ذيل الأية فواً الله لَعَلَّمُ مُونَ هُ.

# أخلاقيات التعامل في المجتمع الإيماني

لقد جاءت الأيات بالنهي عن أفعال مذمومة وسلوك سلبية ، ولم تأت بالأخلاقيات المقابلة لها في جهة الإيجاب، وذلك لأن هذه السلوكيات هي الأسباب التي تؤدي إلى الخلاف والصراع في المجتمع الإيماني الذي تحدّثت عنه الآيات



في مطلعها ، وإن رفضها وتجنب المجتمع عن ممارستها ، يعني أنه قام بالعمل الوقائي.

وهنا سببان أساسيان في منشأ الصراع ، هما:

الرول : طبيعة نظرة الإنسان لنفسه.

الثاني : طبيعة نظرة الإنسان للأخر.

# الأول : نظرة الانسان لنفسه.

عندما تكون نظرة الإنسان لنفسه قائمة على أساس التفضيل بأن يعتبر ذاته أفضل الجميع وأرقاها ، فهذا يدعوه إلى عدة أفعال وسلوكيات تجاه المجتمع وهي:

السخرية: بأن يرى الإنسان نفسه أفضل من الآخرين فيستصغرهم، ويستهزء بهم ويضحك عليهم فيقوم بتحقيرهم. بينما يمكن أن يكونوا هم أفضل منه لأنه لا يعرف كافة الجوانب والأحوال الإنسانية ، ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَومٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْراً مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاء مِّن نِسَاء عَسَى أَن يَكُنَّ عَسَى أَن يَكُنَّ عَمْن الأطراف التي خَيْراً مِّنْهُنَّ ﴾. وهذا السلوك لا يولد إلا العداء من الأطراف التي









تقع عليها السخرية ، كما في الحديث عن الإمام الصادق (عليه السلام): (لا يطمعنّ المستهزئ بالناس في صدق المودة)١٦. ٢/ اللمز والتعيير بالحركة أو القول هي من افرازات استحقار الأخرين ، ﴿ وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ ﴾ و جاء التعبير بأنفسكم لأنه تعبير عن أن الذي يقوم بهذا الفعل إنما ينعكس عليه ، لأنه فعل مشين ومنقصة أخلاقية تعود على الإنسان نفسه، أو هو فعل يؤذي المجتمع ككل وهو داخل في ضمنه لأن أفراد المجتمع هم أخوة في الإيمان ، فما يبذر منه من سلب سوف تقع عليه نتائجه ، وهذا السلوك ناشئ من طبيعة النظرة الإستعلائية التي يراها الإنسان إلى نفسه في قبال الأخرين. ﴿ وَلَا تَلْمزُ وا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْآلْقَابِ بِئْسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَان وَمَن لَّمْ يَتُبْ فَأُوْلَئكَ هُمُ الظَّالَمُونَ ﴿.

٣/ وهذه الحالة من التنابز بالقاب السوء ، إنما هي رجوع إلى الوراء بعد الإيمان حيث أن سمة الإنسان المؤمن هي الأسماء الخيرة والصالحة وإن استبدالها بالأدنى هو عبارة عن تخلّي عن

١٦/ ميزان الحكمة ، محمدي ريشهري ، ج٤ ، ص٤١٥.



الحالة الإيمانية، ولأن هذه الأفعال هي أفعال سلبية فإن الإنسان المؤمن بحاجة إلى التوبة لكي ينال استحقاق الرحمة الالهية وإلا فإنه سوف يكون في دائرة الظالمين ، لأنه تعدّى على حقوق الآخرين ، والتي هي حقوق اجتماعية عامّة.

وبلا أدنى شك فإن الإنسان عندما يتعرّض لمثل هذا السلوك سوف يستثيره ذلك ليقوم بأعمال قد تؤدّي إلى حالة النزاع والصراع.

# الثاني: نظرة الإنسان للآخر.

السبب الآخر لمنشأ الصراع هو طبيعة نظرة الإنسان للآخر ، وهي القائمة على سوء الظن ، وهو ما عبّرت عنه الآية التالية في السياق القرآنى :

١ / اجتناب سوء الظن بالآخرين، ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا اجْتَنبُوا كَثيراً مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ ﴾.

٢ / عدم اجتراح خصوصيات الناس وتتبعها بالتجسس، ﴿ وَلَا تَجَسَّسُوا ﴾ .

٣/ النهي عن إشاعة عشرات الناس بفعل الغيبة وهي







أَن يتحـد قَ أَحدهم عن الآخر في غيابة عا يكره ، ﴿ وَلَا يَغْتَب اللَّهُ مَا يَكُم اللَّهُ مَنْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا الله إِنَّ اللَّه تَوَّابُ رَّحِيمٌ ﴾.

والملاحظ في طبيعة هذه النظرة التي يتبناها الإنسان لتحديد رؤيته عن الأخرين ، بأنها نابعة من روح مشككة وعديمة الثقة تميل إلى الظن السيء بالاخر ، فهي تفترض أن يقوم الناس بالسوء دائما ، ولا تامل ولا تتفائل بالخير تجاههم ، وهذا هو سوء الظن ، وهـو المنشا الاساس في بداية سلسلـة الافعال الاخرى التي جاءت في سياقها وفي أية واحدة ، وقد نهت الاية عن هذا الفعل ، كما نهت الروايات الكثيرة عنه ، وقد قال الرسول الأكرم (صلَّى الله عليه وأله وسلَّم) عن ذلك : (إذا ظننتم فلا تحقّقوا..)١٧ إشارة إلى أن لا يتحوّل سوء الظن القلبي إلى فعل وحركة في الخارج ، وقال الإمام على (عليه السلام) : (من غلب عليه سوء الظن لم يترك بينه وبين خليل صلحا)١٨ فالبداية هي سوء الظن ثم يمر بالتجسس ، وينتهى إلى الغيبة ، لان سوء الظن





١٧ / ميزان الحكمة ، للريشهري ، ج٥ ، ص٦٢٦

١٨ / نفس المصدر، ص ٦٢٨



يدعو الإنسان إلى أن يصدّق ظنّه ، فهو بحاجة إلى تتبع الأثر والتلصّص على الآخرين ، وهذا الفعل يسوقه إلى النهاية المدمّرة وهى الغيبة ونهش لحوم الناس.

ثم يحيلنا السياق القراني إلى الأساس الفكري في تأسيس عملية الإصلاح التي ذكرناها سابقاً (الأخوّة الإيمانية) حيث يذكر السياق القراًني بأن الغيبة هي بمثابة نهش ذلك المبدأ ، وكان الإنسان الذي يمارسها يأكل لحم أخيه المؤمن وهو حي ، له حق الحياة بما تحمل هذه الكلمة من معنى ، وما دام الإنسان مقتنعاً بأصل المبدأ بأن المؤمنين أخوة ، فهو بلا شك يكره أن يقوم بأكل لحم أخيه ، والا فيعد ذلك تناقضاً واضحاً بين ما يؤمن به وبين ما يمارسه في واقعه ، وقد أحالت الأية الناس الذي يمارسون سلسلة افعال التي تؤدّي إلى الغيبة ومن ثم تؤدّي إلى نشوب الخلافات الإجتماعية إلى مبدأ كراهــة أكل المؤمن لحم أخيه المؤمن تعويلاً على كفاية الاساس الفكري والإقتناع به مسبقا فيقول تعالى: ﴿ٱيُحبُّ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ كُمْ أَخيه مَيْتاً فَكُرهْتُمُوهُ ﴾ والكراهة هنا نابعة من استيعاب الفكرة الاساس وهي مبداً الاخوة الإيمانية









، إذ لا فائدة من التذكير بها أو التعويل على كراهة أكل لحم الأخ من دون الالتفات إلى أن هذا الأصل مستوعب مسبقاً، وهذا تحديداً ما ندّعيه في ضرورة التأسيس الفكري لإعطاء الحلول والعلاجات مفعولها وتأثيرها في المجتمع.

# التخلُّص من الخلافات من شروط الانفتاح

بعد العرض القرآني الدقيق لمسألة الخلافات في المجتمعات الإيمانية ، وتبياناً لأهميتها تأتي الآيات في السياق نفسه لتقول ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّه اتَّقَاكُمْ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّه اتَّقَاكُمْ إِنَّ اللَّه عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ ، فهي تدعو الناس جميعاً إلى التعارف فيما بينهم ، رغم اختلاف شعوبهم وقبائلهم ، وهي دعوى للإنفتاح على كافة أصناف البشر بغض النظر عن نوعهم ، ولكن لكي يكون ذلك الإنفتاح انفتاحاً واعياً وعاملاً من عوامل الرقي يكون ذلك الإنفتاح انفتاحاً واعياً وعاملاً من عوامل الرقي وأهم مقدمة تأتي في السياق الإجتماعي هي أن يحافظ المجتمع على غلافاته ونزاعاته مستعيناً على غلافاته ونزاعاته مستعيناً على على خلافاته ونزاعاته مستعيناً







بمنهج الإصلاح الإجتماعي الذي يكون الأخوة الإيمانية التي تحافظ على التعدد والتنوع داخل إطار الوحدة الإيمانية ، وإن أي انفتاح لا ينظر لهذه المقدّمة الأساسية سيكون انفتاحاً منقوصاً وسيوول إلى الفشل كما هي القاعدة القرآنية العامة ﴿وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ ريحُكُمْ ﴾ الأنفال : ٤٦ .

#### الخلاصة

إن وجود التعدد في المجتمع الإيماني شيء طبيعي، الا أن المرفوض هو ظاهرة الخلافات بين الفئات والجماعات، وإن التخلّص منها مسؤولية الجميع، ومنهج الاصلاح هو المنهج القرآني الذي يسير في اتجاه العدالة المجتمعية، حيث يطعي كل ذي حق حقه، ولكي يكون الإصلاح فاعلاً، عليه أن ينحى منحى التأسيس الفكري أولاً عبر خلق قناعة واحدة حول الأخوة الإيمانية، ثم يؤسس عليها بقية الخطوات الإصلاحية ، ثم يؤسس عليها بقية الخطوات الإصلاحية ، والتي تتجه في طريقين:

الاول : معالجة نظرة الإنسان لذاته ، لتكون نظرة



**(** 

واقعية غير استعلائية.

والثاني: معالجة نظرة الإنسان للَاخر، وإشاعة روح الثقة وحفظ الحقوق.

والوصول إلى هذا القدر في المستوى الإجتماعي يؤهّل المجتمع للإنفتاح أكثر على الأصناف الأخرى من البشر المتنوّعة في ثقافاتها و معتقداتها.









# التديّن الشخصي في مواجهة تأثيرات العولمة قراءة قرانية

•







# التديّن الشخصي في مواجهة تأثيرات العولمة قراءة قرآنية

#### تقديم

تعد تأثيرات العولمة من أوسع التأثيرات على الحضارات والثقافات والدول والمجتمعات ، من أي مؤثّر آخر ، فليس تيار العولمة الجارف الذي تقوده الولايات المتحدة الأمريكية ، كالتحديات التي مرّت على بها دولنا ودول غيرنا ، بالإجتياحات العسكرية ، أو الإستعمار السياسي ، أو محاولات الإجتراح الثقافي عبر التيارات الفكرية المختلفة أو عبر حركة الإسشتراق أو



محاولات التبشير المسيحي .. وليست كالضغوطات الإقتصادية التي تمارس في بعض الحالات على بعض الدول الإسلامية والعربية .. بل إن تأثيرات العولمة وهي (الإستعمار بثوبه الجديد) فاقت كل تلك التحديات التي مرّت على المسلمين في فترات متعاقبة ، حيث أن لها امتدادات متنوّعة في مختلف المجالات ، فقاعدتها اقتصادية تستحوذ على الخيرات وتوسع الهوّة بين طبقة الفقراء وطبقة الأغنياء ، وأهدافها هي الهيمنة السياسية ، ونتائجها انحرافات ثقافية وتغيرات اجتماعية واسعة ..

ولا شك أن الفرد باعتباره يعيش هذه الدائرة ، فهو مشمول بتلك التحديات التي قد تؤثّر عليه ، وتنقله من حال إلى حال ، وقد تتشكّل شخصيته من جديد وتصاغ وفقاً لشروط ومواصفات عوملية ..

السؤال: هل هذه التأثيرات هي في صالح الفرد بوصفه متديناً ؟

#### تحوّل الشخصية



إِنْ مَبِداً التغيّر بحد ذاته وفي نفسه ليس مرفوضاً ، بل على العكس ، فإن سنة الله عزّ وجلّ جرت على أن يقوم الإنسان ضعيفاً ، بتغيير نفسه ويحولها من حال إلى حال ، فقد ولد الإنسان ضعيفاً ، كما قال تعالى : ﴿ اللهُّ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ﴾ الروم : ٥٤ ، وقد ولد وهو لا يعي شيئاً ، حيث قال عز وجلّ : ﴿ وَاللهُ أَخْرَ جَكُم مِّن بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالاَّبْصَارَ وَالاَّفْتِ دَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ النحل : ٧٧ و ما هذا إلا ليقوم وَالانسان وعبر ما أعطاه الله عز وجل من إمكانات (عقلية ، وفكرية ، وعصبية و غيرها) لتغيير نفسه ، وتشكيل شخصيته ، وقد قال تعالى ﴿ إِنَّ اللهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ الرعداد .

فإن التغير بحد ذاته مطلوب ، بل هو ما يجب أن يؤدّيه الإنسان الفرد ، ولكن المحذور هو (نوع التغيّر) وماهيته ، أي الجانب الذي يتصل بالمضمون ، فالتغيّر الذي أراده الله تعالى كما في القرآن الكريم هو التحوّل إلى الأفضل وإلى الصلاح ، كما في سورة العصر: ﴿وَالْعَصْرِ . إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ .







إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ ، فمن يترك نفسه وحالها دون أي انجاز وتقدّم ، فهي تسير نحو الخسران ، فلا بد أن يضيف إليها العمل الصالح ، والتفاعل مع المجتمع في دائرة إيجابية وتكاملية.

### التدين الشخصي ومضامين العولمة

إذاً ، المضمون هو المهم في عملية تأثير إرهاصات العولمة على الإنسان ، وقد عرفنا من خلال سورة العصر أن الإنسان الرابح هو الذي (يعمل صالحاً ، وهذا بعد فردي ، ومن يتواصى بالحق والصبر أي الذي يتفاعل مع المجتمع في اتجاه الخير) ، ولا شك أن أي حضارة لا تدّعي أنها تقوم بتدمير الإنسان أو أنها تبث مضامين الشر ، فهي تقول أيضاً أنها تبشّر الإنسان الصالح الذي يتفاعل مع مجتمعه بالصلاح ، وهكذا هي إدعاءات الثقافة الأمريكية .. إلا أن هذا الإدعاء لا يرقى لأن يكون حقيقياً ، وذلك لسببن :

الأول : إن واقع الحركة الأمريكية و واقع الثقافة الغربية بشكل عام ، لا يستطيع أن يصنع إنساناً صالحاً و مجتمعاً صالحاً ، لمشكلة





أساسية في طبيعة هذه الثقافة القاصرة بذاتها، ومحالات القصور كثيرة وناشئة من الطبيعة التجريبية والاستحسانية لهذه الثقافة التي تفتقد المقاييس الثابتة والمصدر الحق ، ولا نريد أن نستغرق في إثبات ذلك لأنه سيأخذ أبعاداً مختلفة لا مجال لها..

الثاني: وهو الأهم أننا أصحاب ديانة خاتمة وهي الإسلام، والإسلام دين إلهي ، جاء بخطة متكاملة لصياغة الإنسان في أبعاده الشخصية و الإجتماعية عبر بصائر الوحي وهدى أهل البيت عليهم السلام.

فأي عملية تسعى لأن تكون بديلاً عن تلك الوصفة الإلهية لصياغة الإنسان و تديّنه ، فهي مرفوضة ، وهو ما ينبغي أن نواجهه و نحبط حبائله ، لأنه يتناقض مع الشخصية الرسالية التي يرتضيها الله عز وجل.

ولا شك أن المضامين التي تتدفّق على الإنسان في بعده الشخصي، ضمن التحديات الجديدة، هي مضامين نفعية، وشهوانية، تسعى لتمييع الشباب وإلغاء كل المحذورات الشرعية من قاموسه، وإحباط أي مسؤولية رسالية يسعى لتحقيقها في واقعه، ومن أجل دينه .. فهي بإختصار صياغة جديدة لإنسان







غربي غير متديّن ، وهذه هي المشكلة الأساس.

# أساليب التأثيرعلى المستوى الشخصي

هنالك تداخل واقعي بين مختلف المناحي الحياتية ، فالسياسة تؤثر في الإجتماع ، والعكس ، والإقتصاد يؤثر في الثقافة والعكس ، والمجتمع يؤثر على الفرد ، والعكس صحيح . لهذا التداخل و التشابك في عملية التأثير ، فإن المستوى الشخصي ، سيكون معرّضاً ومتأثراً بكل تلك القوى ، كل واحدة من جهتها وبمقدار ارتباطها بحياته وسولوكه ..

إلا أننا نركّز على الأساليب المباشرة ، والأسباب التي عملت على التأثير على التديّن ، وهي أساليب اتبعتها جهات ذات منافع دنيوية ، تؤكد على الربح المادي ، والاستعباد السياسي للأخرين .. ويكن أن نحدد أكثر ونقول أن الخطط









متعددة ، ولكن القاعدة واحدة ١٩.

### التلاعب بالأذواق

القاعدة التي يدخل من خلالها أولئك وهي مصداق لحبائل الشيطان، أنهم يغيّرون مؤشّر الحب و البغض، و الحسن و القبح، من أجل الإستحواذ على الشباب، عبر انجاذبهم نحو ما يحبون و ما يرونه حسناً .. و لكي يعتزلوا ما كان خلاف ذلك لديهم .. وهي بتعبير آخر التحكّم في حركة الذوق الإنساني ليكون تابعاً لما يريدون، ولو كان ذلك خلافاً لإرادة الله تعالى .. فعندما تتغيّر المعايير التي يشكّل على أساسها الإنسان فعندماء و بالضرورة يتغيّر في اتجاهها، وقد أجمع الكثير من العلماء و المفكرين على أن أهم خطط العولمة الغربية هي التلاعب بالأذواق ..

حيث يقومون بالتالى:

• لكي يحصل الرأسمالي على السوق في البلدان



١٩/ لقد عالجنا هذه الأبعاد وغيرها بشكل موسّع في كتابنا (العولمة و المجتمع).



الإسلامية ، فإنه لابد أن يسعى للهيمنة السياسية لفتح الأسواق بأقل تكلفة مكنة .

- و لكي يحصل الرأسمالي المتمثل بالشركات المتعددة الجنسيات على الربح في السوق الإسلامية فعليه أن يجد من يرغب في شراء سلعته .. (تحقيق عامل الطلب).
- ولا يحصل على أولئك المستهلكين ، إلا إذا قام بشتى الوسائل بتغيير أذواق الناس ، لكي تتطابق مع الذوق للإنسان الغربي ، ليلجأ الناس لشرائها و الإقبال عليها..
- إذن عليه أن يستفيد من كل التقنيات المتوافرة ، والإعلام المنتشر لبلوغ ذلك الهدف..

هـذا مثال تبسيطي، ولكنه واقعي مائـة بالمائة ، يطبّق بشكل منظّم و مدروس، و بمسميات مختلفـة في واقعنا و في دولنا ..

إذا المدخل هو الذوق ، وإذا رجعنا إلى القرآن الكريم ، نسراه قد أكّد على أن (الحب والكره ، والإعجاب و عدمه) ليسوا عناوين للحق و الباطل ، و لا تدور مدار صلاح الإنسان وخيره ..







V٨



فهي لا تعطي قاعدة تامّـة و لا يمكن أن يعتمد الإنسان عليها في تأسيس حركته .. حيث يقول تعالى : ﴿ كُتبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحَبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ وَالله يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة: ٢١٦. ويقول تعالى : ﴿قُل لا يَسْتَوي الْخَبيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاتَّقُواْ الله يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ المائدة : ١٠٠ ، فالخبيث مفهوم لا يتغّير بتغيّر الشكل و المظهر أو بالكم و العدد ، و لا يتغيّر إذا سحر أعين الناس و أعجبهم حسنه الظاهري .. لذا فإن الله تعالى ينهى عن هـذه الحالة في أية أخرى إذ يقول: ﴿فَلاَ تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أُوْلاَدُهُمْ إِنَّا يُرِيدُ الله لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافرُونَ ﴾ التوبة : ٥٥ ..

و من ذلك تؤسس الأيات الكريمة ، قاعدة المفاضلة على أساس الدين و الإيمان ، لا على أساس الحب و الإعجاب حيث يقول: ﴿وَلاَّمَةُ مُّوْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَةً وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ ﴾ ، ويقول عز وجل في سياقها: ﴿وَلَعَبْدُ مُّؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكِ وَلَوْ









أعْجَبَكُمْ أُوْلَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمُعْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ أَيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ البقرة: ٢٢١. بإذنِه وَيُبَيِّنُ أَيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ البقرة: المتاه الثقافة فالآية الكريمة تدعونا إلى الوصول إلى العمق لنبصر ماهية الثقافة المحركة لهذا المجتمع أو ذاك ، لكي لا تسوقنا مشاعرنا بما زيّنت لها بهرجة الحضارات إلى نكران الحقائق الكبرى و صدّ الهدى عن الوصول إلينا ، و الابتعاد عن المنعم الذي أغدق علينا تلك النعم و وفقنا للوصول إليها و معرفة ما لاتها.

وهنالك الكثير من الروايات التي تؤكّد على ذات الحقيقة بوضوح تام ، لم نذكرها اختصاراً..

فلماذا لا يكون الحب و الإعجاب الظاهري هو المقياس؟

قد أجابت الأيات السابقة بذلك وقالت :

١ / في قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾، حيث أن خالق الخلق أعلم بخلقه من غيره.

٢/ في قوله تعالى : ﴿ أُوْلَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُوَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُوَ إِلَى الْجَنَّةِ وَاللَّغْفِرَةِ ﴾ ، أي أن الإختلاف الجوهري بين الثقافتين



يكمن في الغايات التي تنتهي إليها كل ثقافة ، فإن الله يدعو للجنّة والمغفرة ، حيث أن الأخرة هي دار المقرّ. إن طبيعة الثقافة المتناقضة مع الدين مصيرها هو الإنحدار والتقهقر ، ومصيرها هو النار ، هذا لمن يؤمن بالأخرة والمعاد.

والنتيجة المترشحة من اتباع إعجابهم الظاهري ، هي تخلّي الشباب المسلم عن تديّنه و التزامه بما يدعوه إليه الإسلام من أحكام متنوّعة تشمل كل الحياة ..

# تمثلات التحديات في الواقع اليوم

ما نجده من مظاهر تخلّي بعض الشباب عن حالة التديّن له أسباب عديدة كما ذكرنا، و تتوزع تلك الأسباب بين الأسباب الداخلية التي ينتجها المجتمع نفسه أو التي يقوم بها الفرد ذاته كمحررّك و باعث من نفس المجتمع، و بين أسباب خارجية، تقوم بها جهات مختلفة لتحقيق ماربها الخاصّة، و لأننا نتحدّث عن مؤثرات العولمة، فإننا نحصر الحديث في الجانب الخارجي و ما يقوم به من دور في تفكيك تديّن المسلم، و نذكر هنا بعضاً









من تمثلات تلك الأساليب لا على سبيل الحصر:

### ١/ الإعلام الشهواني.

لا يمكن أن نفرق بين و سائل الإعلام العربية و الغربية اليوم، كما يقوم به الباحثون عند دراستهم للظواهر الإجتماعية المختلفة ، بل أصبح الآن و بفعل الإنفتاح الفضائي كل شيء متاح إلى كل بيت ، فتقوم القنوات الغربية بالتأثير بشكل مباشر في المشاهد المسلم ، بما تبثه من مواد .. فضلاً عن أن القنوات العربية إنما هي تابع لمثيلاتها الغربية و مقلدة لها في جانب ، و مستوردة لأكثر من 17٪ من موادها الأخرى من القنوات الغربية . ..

فقد استخدم الإعلام في غير ما وضع له ، وهي الرسالة التي تبثّ المعلومة الصادقة ، و التوعية و الرقي بالمجتمع .. فأصبحنا أمام إعلام مغاير، تتسابق فيه الفضائيات لمشاهد الإثارة ، و العنف ، و اللهو ، و لا شك أن هذا يعمل على جذب الكثير من الشباب ، فيقومون بنفس الأعمال ، أو تحدد أدوارهم





لله ثوراء سحر الشاشات و ضياع الطاقات و الأوقات ، مما يضطره للتخلّى عن الطاعات ، و يدعوه لارتكاب المعاصى..

### ٢/ اشاعة النمط الغربي.

حيث تقوم الشركات الغربية الكبرى بخلق اجواء متطابقة مع النمط الغربي ، في المأكل و الملبس و السلوك ، كما نشاهد انتشار محلات الماكدونالد و أخواتها .. لكي يحصل الشاب المسلم على ساحة يفرغ فيها السلوك الذي يكتسبه من الاعلام ..

### ٣/ الموضة .

ظاهرة الموضة بصورتها الموجودة في مجتمعاتنا هي تجسيد لحالة اللهث وراء الإعجاب و المظاهر الأخاذة ولو على حساب الشرع و الدين ، و منها على سبيل المثال لبس المرأة وتحولاته..

### ٤/ الشباب و النساء



وتتحرك عملية تغيير الأذواق ، أو العمل على اتباعها بشكل مطلق ، في شكل التأكيد على فئات عمرية على أساس إستقلالها ، و هم فئة الشباب ، و المرأة ، فقد أشاع الإتجاه الغربي أن فئة الشباب يحتاجون إلى تجمعات شبابية مستقلة ، و كذلك النساء ، لكى يمارسون حياتهم ، و فقاً لمتطلبات فئاتهم...

وبالطبع فإن النظر للفئات العمرية على أن لها احتياجاتها الخاصة ، شيء موافق للحقيقة ، و قد أعطى الإسلام هـ فـ فـ الخاصية لكافة الفئات العمرية ، إلا أن التفكيك التام هو موطن المشكلة..

حيث أن مرحلة الشباب تحتاج إلى التوجيه والإرشاد ، والنساء يحتاجون إلى الدعم و المساعدة و الإرشاد أيضاً .. فهذه عملية تفكيكية ، تسهّل دخول سياسة (الأذواق) إليها خصوصاً مع العلم بخصائص هذه الفئات الطبيعية.

## ٥/ الأطفال رهان آخر.

فالإتجاه الغربي ، يسعى لجعل الطفل يرتبط برموز الثقافة



الغربية ، ثم يكبر و تكبر معه هذه العادة ، و ذلك عبر إغراق السوق بالسلع الغربية ، بعد أن يتم تسويقها إعلامياً ..

و ما إلى ذلك من أساليب و تمثلات ، منتشرة في واقعنا اليوم.

### معالجة مختصرة

للحفاظ على التديّن الشخصي من تحديات العولمة المتمثّل في التلاعب بأذواق الناس ، و جعلها مقياس القبول و الرفض ، يمكن من خلال التالى :

الإعتماد على الانجذاب الظاهري في موضوعاته المخصصة ، و الفصل بينها على الانجذاب الظاهري في موضوعاته المخصصة ، و الفصل بينها و بين ما هو من عمل العقل و الإيمان ، يقول تعالى: ﴿وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَالْتَهُ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة : ٢١٦.

٢/ إيجاد و سائل التأثير الإعلامية و استخدام
 التقنيات الحديثة في إشاعة الفضائل و مكارم الأخلاق ،





₩

بتاًسيس فضائيات متعددة ترقى للتحديات الموجودة ، قال تعالى : ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَكُمَةً وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بَمِن ضَلَّ عَن سَبيله وَهُ وَأَعْلَمُ بِاللَّهُ تَدينَ ﴾ النحل: ١٢٥.

٣/ خلق أجواء دينية و اجتماعية ملتزمة ، تفوق تلك التي تتربّع على أرضنا ، عبر الإستفادة من الشعائر الدينية المتوّعة ، يقول تعالى : ﴿صِبْغَةَ اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ ﴾ البقرة : ١٣٨

٤/ طرح المفاهيم الدينية ومكارم الأخلاق بأشكال محببة وجذّابة ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَكِنَ اللّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئكَ هُمُ الرَّاشدُونَ ﴾ الحجرات: ٧.









المحتوى الثقافي في الخطاب الإسلامي المعاصر معالجة قرآنية







# المحتوى الثقافي في الخطاب الإسلامي المعاصر معالجة قرآنية

إن التيارات الإسلامية بمختلف توجهاتها المتشدّدة و المعتدلة ، و المختلفة في مرجعياتها الفكرية ، هي تيارات حيوية ، و لها تأثير على مجمل الساحة العالمية المعاصرة ، بغض النظر عن صحة متبنياتها أو عدمها و بغض النظر عن التأثيرات السلبية أو الإيجابية ، و تكتسب تلك الحيوية نظراً لانتمائها للدين الإسلامي لأن (الإسلام قوّة حضارية سابقة ، وقوة اجتماعية

فعلية وقوة جيوبوليتيكية مستقبلية حتماً ، بقطع النظر عن وضع المسلمين الفعلي.

وهو دين سماوي يمتلك من عناصر البقاء والاستمرار ما يكفي ليس لاستمرار تأثيره على أتباعه فحسب ، بل لكي يترك أثاره الكبيرة على مستقبل البشرية جمعاء ، فهو يشكل أسرع الديانات غواً في العالم حيث تتجاوز نسبة غوّه الـ ١٥٪ ، ويسبق في ذلك المسيحية التي لا تتعدّى نسبة غوها ١٣٪ .

أمّا عن المسلمين فإن عددهم حسب إحصائيات عام ١٩٨٤ مليار ومائة وخمسين مليون نسمة ، في الوقت الذي كان عدد نفوس العالم حينذاك أربعة مليارات ونصفاً ، وهكذا فإن من كل أربعة كانوا يمشون على وجه الأرض فإن واحداً منهم كان مسلماً ، وإذا أخذنا في الاعتبار أن العالم الإسلامي هو أكثر البلاد غواً في عدد السكان ، فإن هذه النسبة ستكون مع الأيام قد زادت عن تلك بكثير.

وبهذا فإننا لو أخذنا الفرق المسيحية على حدة فيكون المسلمون من حيث التعداد هم في المرتبة الأولى في العالم، ثم



يأتى بعدهم الكاثوليك ..

أمّا نسبة المسلمين حسب الدول فإنهم يشكلون الأكثرية في ٦٠ دولة ، ونسبتهم عالية في دول أخرى كما أن لهم حضوراً كبيراً في المجالات الثقافية والاجتماعية والاقتصادية في دول مهمة مثل الهند ودول أفريقية كثيرة.

وتغطّي الدول الإسلامية وحدها عشرة ملايين ميل، وتغطّي الدول الإسلامية وحدها عشرة ملايين ميل، وتمتد من المغرب إلى يوغسلافيا، ومن تركيا إلى باكستان، ومن جمهوريات الإتحاد السوفيتي سابقاً في آسيا الوسطى إلى أندنوسيا، ويزيد عدد المسلمين في الصين وحدها على عددهم في الجزيرة العربية، كما أن عددهم في أندنوسيا يزيد على عددهم في جميع بلاد الشرق الأوسط، ويعيش في بلاد الاتحاد السوفيتي سابقاً أكثر من ٧٠مليون مسلم..

وإذا اخذنا بعين الاعتبار معدل الولادات الحالي ،فإنه سوف يكون في منطقة الاتحاد السوفيتي السابق في القرن القادم من المسلمين عدد ما فيه من الروس) ٢٠.

۲۰ / المدرسي ، هادي ، لئلا يكون صدام حضارات ، دار الجديد ، لبنان بيروت ، ط۱ ، ص۱۰۰







فمن هذه الامكانيات العددية ، و بالاضافة الى الامكانيات الفكرية ذات الجذور التاريخية المتصلة برسالة السماء وصولا إلى المذاهب العقيدية و التيارات السياسية و الاجتهادية تولدت حيوية ملحوظة للتيارات الاسلامية ، يمكننا أن نلاحظ تأثيراتها العالمية بشكل عام على تشكيل السياسات الدولية و ترتيب اولويات الدول الكبرى كما هو الحال مع تحرك الولايات المتحدة ، خصوصا بعد حادثة الحادي عشر من سبتمبر وتفجير ابراجها حيث اختلقت الحرب في أفغانستان و العراق ، كما نلاحظ التاثير على بعض النظريات الجديدة مثل نظرية (صدام الحضارات) للمفكر الامريكي صموئيل هانتيجتون، حيث أن الهاجس الكبير لديه هو من التيارات الإسلامية و تناميها و قد كان له الاثر البالغ في صياغة نظريته و استدعاء هواجس الصدام بين القوى الاسلامية المتنامية و المنتشرة ، مع الغرب المسيحي واليهود و العلمانية بل و مع الهندوس ٢١، وقد صرّح في لقائه مع إحدى المجلات و هي مجلة (المجلة) ٢١ / لاحظ (الاسلام والغرب أفاق الصدام) تأليف: صموئيل بي . هانتيجتون ، مكتبة مدبولي ، مصرط: الأولى ١٩٩٥م.

94



اللندنية بأنه لا يفرق بين ما يسمى بالإسلام السياسي المتشدد والإسلام المعتدل، فكلاهما خطر يحدق بالغرب، كما نلحظ ذلك في تناول الإعلام الغربي و غيره للظاهرة الإسلامية بوجوه مختلفة.

من هنا تنبع أهمية دراسة الخطاب الإسلامي بنظرة ناقدة و مقوّمه لكي يكون الأثر الذي يتركه في شتّى مناحي الحياة و بقاع العالم شاملاً للمجتمعات الإسلامية و لغيرها أثراً إيجابياً ليصب في مصلحة الإنسان ، و لا شك أن ما يحصل من تفاعلات عالمية و دولية و اجتماعية اليوم بأنها لا تكون بالضرورة معبّرة عن حقيقة الإسلام و قيم الدين و إن انتمت إليه و بشّرت بأهدافه ، لذا تكمن أهمية التقويم لتقليل الأخطار من جهة و لضمان نتائج تترك الأثر الحسن على العالم باعتبار أن الدين الإسلامي إنما هو رحمة للبشرية لا نقمة عليها و هو مبعث السلام للناس و ليس منبعاً للحروب ، وهو يذكي جذوة الخير في النفوس ويرفض مظاهر الشر.









كما أن أهمية هذه النظرة النقدية تأتي من كوننا ننتسب للدين الإسلامي الحنيف ، و هذه التيارات منتسبة إليه و موجهة به حسب وعيها الخاص لمفاهيمه و مقاصده ، و ما نريد إلا أن تقوم التيارات بدور يراكم الإيجاب في حركته ، لتأخذ الطريق المؤثر بإيجاب ليدعم القيم التي يبشر بها الدين .

## الثقافة الجماهيرية وأهمية دراستها

(ما اتفقت كلمة مثقفي الأمة في عصرنا على شيء مثل اتفاقها على أن الأمة الإسلامية في سائر شعوبها، وفي مقدمتها الشعب العربي، تعيش أزمة فكرية، تتجلّى في شكل غياب ثقافي، وتخلّف علمي، وكسوف حضاري، وتتجسّد في عجز الخطاب الفكري المعاصر عن إيصال مضمون الخطاب الإسلامي السليم ومحتواه، قراناً وسنة وشريعة وأخلاقاً، وإن اختلفوا في تحديد الأسباب ووسائل العلاج) ٢٢، ونحن بدورنا نسلط الضوء في هذا البحث حول بعد واحد من أبعاد الثقافة الجماهيرية وهي جزء من أجزاء الخطاب الإسلامي، وهو بعد معاصرة، الكتاب الثاني عشر ١٩٤١، ١٩٩٨م، مياب قضايا إسلامية معاصرة، الكتاب الثاني عشر ١٩٩٨، ١٤٩١م، مياب









المحتوى و ماهية المادة التي تنضوي عليها هذه الثقافة الملقاة .

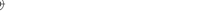
يعرّف عصام سليمان موسى الذي كتب أربعة كتب في مجال الاتصال و الإعلام ، الثقافة الجماهيرية بأنها: (هي البرامج والمواد و الفقرات المختلفة التي تقدّم عبر قنوات الاتصال الجماهيري) ٢٣ .

فللثقافة الجماهيرية أبعاد شتّى ، منها الاليات و الوسائل ، و منها المرجعيات الفكرية ، و منها لغة الخطاب و فنياته ، و لكننا سنسلط الضوء فقط على بعد المحتوى و المضمون الذي تتوجه به التيارات الاسلامية للمتلقى وهو المجتمع .

المحتوى هو الموجّه الأساسي والمكوّن لعقلية المجتمع ، وهو المصيغ للرأي العام ولثقافة المجتمع ، باعتباره مادة ثقافية الهدف منها التأثير على الرأي العام ومحاولة اجتذابه للرؤية المطروحة ، ولأن الثقافة الجماهيرية تشمل أوسع رقعة بشرية واجتماعية بمخاطبتها لكافة المستويات الفكرية و العمرية ، بل وهي من أسهل المواد تلقياً بالنسبة للطرف المتلقي ، مما يشكل مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية ، ٢٠٠٢، ص٧







استيعاب أكبر للتأثير، وكما أن للثقافة الجماهيرية الملقاة من طرف الاخر كالغرب على سبيل المثال للتعامل معها اهمية بالغة لكي لا تعمل في وعي المجتمع عملاً سيئاً ، كما هو الجدل الدائر بين العلماء والمثقفين الاسلاميين والعرب حول هـذه المسألـة ، خصوصاً في عصر العولمة والمعلومات وانفتاح كافة النوافذ الغربية على المجتمع الإسلامي ، كذلك هو الحال بالنسبة للثقافة الجماهيرية في بعد المضمون فانه يكتسب أهمية أكبر وحاجة أكثر الحاحاً لدراسته ومراجعته ، باعتباره متحدثا عن الدين وصادراً من الذات ، فهو يكون أكثر قبولا وتأثيراً ، لذا فينبغي علم التيارات الإسلامية أن تهتم بــه اهتماماً بالغاً ، وتعيد مراجعته بين الفترة والاخرى . خصوصاً عندما نقف أمام مجتمع تبلغ نسبة الامية الإجمالية فيه (كمجتمع عربي) • ٤٪ ، ونقف أمام مجتمع محروم من أساسيات العيش الرغيد ، ومجتمع مضطهد ولم ير ابدا الحريات بلونها الحقيقي .

فأمام هذا المشهد الاجتماعي لا شك أن احتمالية نجاح أي خطاب سيكون كبيراً خصوصاً عندما يحمل في محتواه



 $\leftarrow$ 

هموم الناس ، وإن كان مصدره يحمل ثقافة غير صالحة ، أو يكون لمن يطلقه مارب اخرى يمررونها عبر استخدام المؤثرات الخارجية على المجتمع بغض النظر عن سلامة المحتوى والمضمون ، فنحن في مشهد اجتماعي مزر يمكن أن يؤثر فيه بشكل عريض أيُ صوت تحت دعوى الخلاص والتقدّم ، ولكن سرعان ما تتهاوى كل تلك الصيحات والمضامين الخاوية أمام الاصطدام بمسؤولية التنمية السياسية والاجتماعية والثقافية وفعل المشاركة ، لان التنمية لا شك أن لها شروط مغايرة هي اقرب للنضوج والإحكام الفكري ، ومن لا يقدر على صياغة مضمون رصين ومعبّر عن روح الإسلام ، لن يستطيع أن يساهم في مشاريع التنمية الاجتماعية والثقافية والسياسية وفقاً للرؤية الاسلامية.

### إشكالية المحتوى الثقافي

الإشكالية التي يمكن أن نبحثها في الخطاب الإسلامي في مجال المحتوى والمضمون للثقافة الجماهيرية التي تبثها



عبر وسائلها المتعددة ، هي انتزاع المضمون المحرك للثقافة ، واستخدامها لغة (الأمر و النهي) من دون إعطاء الخلفيات و من دون إعطاء الاعتبار للحوار و التفكير من قبل الطرف المتلقي ، و لعل ذلك راجع في الأساس إلى عزوف التيارات الإسلامية في حقبة الثمانيات عن التداول الثقافي في متبنياتها و في اليات عملها ، حيث كانت متوجهة إلى العمل السياسي البحت ، باعتباره أقصر الطرق المؤدّية للهدف المنشود أو لظروف القهر التي كانت تمارس عليه و بفعل المشكلات الأمنية التي كانت تداهمه ، و قد كانت حقبة التسعينات بداية مراجعات ثقافية للحركات الإسلامية نتيجة تراكم الإشكالات المعرفية التي المصلامت بها و التي أغفلتها في وقت سابق .

وقد أصبحنا بهذا الفعل (فعل إلقاء الأوامر و النواهي) و الاعتماد على المحتوى الحماسي و العاطفي ، و إفراغ الثقافة الجماهيرية من مضمونها الحقيقي ، أمام شريحة واسعة من المجتمع تنتظر الأمر الجاهز والموقف الجاهز ، ولا تعطي دوراً للتفكير ولا مساحة للنقاش ، ولا تسعى للتساؤل ، وهذه صفات







المجتمعات الميتة ، فبينما القرآن الكريم جاء ليثير دفائن العقول ، وجاءت الآيات الكثيرة لتؤكد على بعد التفكّر و التأمل و الحوار ، و التعقل و التدبّر و التفقّه و ما إلى ذلك من المفردات التي تصاحب كل ذكر لعقيدة أو لتشريع أو لعبرة .. فبينما القرآن يدعو إلى إعطاء الإنسان حق النظر والحوار وهي الميزة التي فضّل الله بها الإنسان على سائر خلقه .. نجد الكثير من التيارات الإسلامية لا تمارس هذا الفعل و لا تدفع بهذا الاتجاه.

يقول السيد هادي المدرسي في كتابة رؤى في مسيرة الحركة الإسلامية وهو من الكتب التي صدرت كمراجعة وتقويم للحركة الإسلامية في التسعينات: (إن الحركة الإسلامية عليها معاملة الناس باعتبار إنسانيتهم، أي باعتبارهم عواطف و إرادات وأحاسيس، والنظر إليهم ككائنات خلقها الله للتعارف في الحياة.

فلا يجوز للحركة الإسلامية أن تعامل الناس كجنود ، عليهم تنفيذ الأوامر دون تخلّف ... يقول الإمام على أمير







المؤمنين (ع): (ولا تقولَـنّ: إني مُؤمّرٌ .. أَمُرُ فأطاعُ ، فإنّ ذلك إدغالٌ في القلب ، ومنهكةً للدين ، وتقرّبٌ من الغير) ٢٤.

فإن كأن المجتمع الذي جاء بعد الثورة الصناعية في الغرب سمي بمجتمع المعلومات، لكون المعلومة هي العنصر الأهم لديه، فإننا أمام مجتمع المواقف الجاهزة، لكونه لا يمتلك ديناميكية حيوية للتفكير في ما حوله و ما يتوجب عليه فعله، حتى عند أبسط المواقف، مكتفياً بانتظار أن ينزل الموقف على صيغة الأمر أو النهي من تياره و حركته أو رمزه، من دون تداول وتحاور ومشاركة واستيعاب.

### الحكمة محتوى الثقافة الجماهيرية

المخرج الذي نراه من هذا المأزق ومن هذا التجمّد الثقافي لما أصاب المحتوى الموجه نحو المجتمع ، إنما يكون بإكساب الثقافة الجماهيرية مادة و مضموناً حياً ، يحترم عقل الإنسان ، بتبيان الخلفيات و الدواعي و المناهج المكونة لهذا المحتوى ، وهي ما ٢٤ / رؤى في مسيرة الحركة الإسلامية ، السيد هادي المدرّسي، بيروت ، دار مكتبة المصطفى، ط١، ١٩٩٠م ، ص٢٨

1 . .



يعبر عنها القرآن الكريم بالحكمة كما في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهِمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالِ مُّبِين ﴾ أل عمران: ١٦٤.

وقد أشار الإمام الكاظم (ع) للحكمة بأنها (الفهم والعقل) ٢٥ ، وقال الإمام الباقر(ع) هي: (المعرفة) ٢٦ .

فمن ميزات الرسول (ص) كما تشير إليه الأية المباركة أنه لم يكن يكتفي بتعليم الكتاب الذي نعتقد أن فيه تبياناً لكل شيء ، بل إنه يعلم الناسَ الحكمةَ أيضاً ، ليفكروا و ليفهموا ، لذلك قال المسيح عيسى بن مريم (ع): (إن الحكمة نور كل عقل) ٢٧ ، فالنور يكشف الطريق ليمشي الإنسان به في الناس و الحياة ،على بصيرة من أمره .

فما يميّز الإنسان عن سائر المخلوقات هو العقل ، وتجاهل





٢٥/ الريشهري: محمدي ، ميزان الحكمة ، مكتب الاعلام الإسلامي ، ايران ،

ط ۳ ، ۱۳۷۱هـ ، ص ٤٩٤ج ٢

٢٦ / نفس المصدر ، ص ٤٩٣

۲۷ / نفس المصدر ، ص ٤٩٠



العقل في مخاطبة الإنسان هو تجاهل لقيمة عقله ، بل تجاهل لنعمة الهية كبرى ، ويمكن الاستفادة من الخطاب القرآني الموجه لكافة الناسس في هذا الجانب ، حيث أن القرآن الكريم في كل تشريع (وهو الأمر أو النهي الشرعي الذي يطالب به المكلف أن يؤديه في واقعه الخارجي) نراه يقرنه بالغاية والهدف والفائدة ، والحكمة من ذلك التشريع ، لكي يستوعب المكلف ما يقوم به من أفعال ، ولذلك جاء في الروايات : (لا خير في عبادة لا علم فيها) ، ولذلك جاء في الروايات : (لا خير في عبادة لا علم فيها) ، ولذلك بالتفقة) ، ٢٨.

ومن أجل تخطّي هذه المشكلة يعرض المرجع الديني السيد محمد تقى المدرسي ثلاثة حلول هي كالتالي:

### ١/ توجه الشباب نحو العلم الديني:

إن علم الدين ليس حكراً على من يتخرّج من المؤسسة العلمية ، وبناء على ذلك فإن المطلوب من الشباب أن يدرسوا العلم دراسة معمّقة من خلال مراجعة المصادر الدينية ، و التدبّر في القران الكريم لكي لا يدعوا الأخرين يسبقونهم في تفسير ١٤٠٠ / نفس المصدر ، ج٢، ص١٤

#### 1.7



الدين حسب أهوائهم ، وأهواء سلاطينهم.

## ٢/ تطوير أساليب الإعلام:

وعلى سبيل المثال فإن هناك ـ للأسف ـ البعض من المؤلفين يصدرون الكتب حول الإسلام وعندما نقراً هذه الكتب لا نجد فيها في الغالب استشهاداً باية ، أو حديثاً صحيحاً ، أو قصة تاريخية وهذا خطأ فظيع ، لأن المفروض منا عندما نتحدّث بحديث حول الإسلام أن نبحث عن أصله ، ومصدره في القرآن والسنة والتاريخ ومؤلفات الفقهاء.

### ٣/ نشر الاسلام على نطاق واسع:

إن الكثير من أبناء الحركة الإسلامية لا يكلفون أنفسهم عناء نشر الإسلام في أوسع دائرة ممكنة بل يكتفون بنشره في الوسط الذي يعيشون فيه معتقدين أن الإسلام حكر على شريحة معينة ، في حين أن الداعية المسلم ينبغي عليه أن يختلط







بأوسع قطاعات ممكنة من الجماهير ٢٩.

ويكن أن نلخصها بأن على الجماهير أن لا تكتفي باستقبال المواد الجاهزة من دون علم ، فالعلم ليس حكراً على علماء الدين ، و لابد أن لا يخلوا الخطاب من مرتكزاته ومن البراهين على ما يبشر به وأن لا يخلوا من مرجعية الدين ذاته ، كما أنه لا ينبغي حصر معرفة الدين في حدود ضيقة وإنما لابد من الانطلاق به ليستوعبه الجميع.

وعندما تتخذ التيارات والحركات الإسلامية هذه المنهجية وهي جعل الحكمة هي المضمون في صياغة الثقافة الجماهيرية التي تخاطب بها المجتمع فهي أمام عدّة مكتسبات: المكتسب الأول:

أن تتحوّل حركة المجتمع باتجاه قضاياه إلى حركة واعية ومقتنعة بما توِّديه و ما تتخذه من مواقف ، وهو بذلك يكون أكثر التصاقاً وأقوى تمسكاً بروًاه ، خلافاً لا تخاذ الرأي في سياق المؤثرات الخارجية ، كالوجاهات ، والإثارة العاطفية ، و استغلال ٢٩ / المدرسي ، محمد تقي ، النهج الإسلامي (قراءة في مسيرة الحركة الإسلامية) ، ص ١٩٧٧، دار الجيل بيروت ، لبنان ١٩٩٨،



1.5





مواطن الالم ، فهذه سرعان ما تخمد جذوتها.

و هنا ننقل قولاً إلهياً صريحاً ، يقول تعالى : ﴿قُلْ هَـذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ يوسف : ١٠٨ .

### المكتسب الثاني:

إنتاج الكفاءات المفكرة و زيادتها في المجتمع ، فعندما تتعوّد التيارات احترام عقول المجتمع ، و مخاطبة فكرهم ، فهذا يجعل الفرص أوسع لتتكوّن كفاءات جديدة ، و تفتح أبواباً واسعة لذلك .. و هذا المكسب يتفرّع منه عدّة مكتسبات من أهمها :

ا / اعتماد المجتمع على قوّة إدراكه وتحمّله المسؤولية في تحديد مواقفه بنفسه ، ليتحوّل أي موقف يتخذ إلى موقف عام و واسع ، له التأثير البالغ ، و لكي يعطي النتائج الحقيقية و النسب الواقعية .. فكم من تحشيد قام على غير وعي ، يتخذ في بدايته الصورة المضخمة و سرعان ما ينخفض ، لتظهر نتائج عكسية لذلك التصوّر ، فما ذلك إلا دليل عدم وعي أولئك بمواقفهم









، ودلالة واضحة لممارسة تأثيرات أخرى خارجة عن مضمون الثقافة الجماهيرية .

٢/ وجود الكفاءات المتعددة الواعية ، تجعل التيارات الإسلامية قادرة على تحديد الكثير من مواقفها من دون إرهاق التيار ليبت في كل صغيرة وكبيرة ، يقول تعالى : ﴿يُوتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُوتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُوتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَّكُر إِلاَّ أُولُواْ الألبَابِ ﴾ البقرة : ٢٦٩ ، فالخير الكثير هو ما تتفرّع منه الحكمة لمواجهة المواقف و الأراء و تحديد موقفه منها ، لذلك يقول أمير المؤمنين (ع) : (من ثبتت له الحكمة عرف العبر) ٢٠٠ .

٣/ إن تعدد الكفاءات يشري التيارات و الحركات ، لتمارس صياغة أرائها بعقل جمعي يكون مجمعاً لكافة العقول التي تختلف في أفهامها و أوجه نظرها ، ودرجات معرفتها ، لتدير أمورَها بطريقة مؤسساتية قائمة على فعل الشورى والاستشارة ، و كما في الحديث عن الإمام الحسن (ع) : (ما تشاور قوم إلا ١٠٠ الريشهري: محمدي ، ميزان الحكمة ، مكتب الاعلام الإسلامي ، ايران ، ط٢ ، ١٧٢١هـ ، ص ١٩٩٩ج٢



1.7



هدوا إلى رشدهم) ، وعن الإمام علي (ع): (من استقبل وجوه الأراء عرف مواقع الخطأ) ٣١.

فعندما تتبنى التيارات الاسلامية في خطابها الجماهيري ذلك المضمون الثقافي الذي يحترم عقل الانسان ، باعتباره مخلوق مفكر ، وعندما تحرص على أن يكون كل فعل و موقف جماه يري لا بد أن يتشبّع وعياً بالخلفيات و الاسباب الداعية إليه ، ستقترب الحيوية الإسلامية إلى المقاصد الإسلامية الأصيلة بفعل الوعي العام للجماهير ، و ستقطع الطريق عن أي محاولة لاستغلال الخطاب الدينسي المحرف أو المجزوء لأغراض مغايرة لأغراض الدين. بل و سيساهم ذلك الوعي بنهوض المجتمع و تقدّمه لتسود الحياة الطيبة بين الناس باعتبار أن أي تقدّم لابد ان يستوعب الجماهير و ان لا ينحصر في النخبة المستاثرة بالوعي ، وإن أي إلغاء لدور الجماهير في أي عملية تنموية بأن لا يكون لها التأثير في مسار النهضة و التقدّم ، فهو إلغاء للأرض التي



1 · V



٣١ / الريشهري: محمدي، ميزان الحكمة، مكتب الاعلام الإسلامي، ايران،
 ط٦، ١٣٧١هـ، ص ٣٦ج ٤

تقوم عليها الحضارة.

**(** 

**(** 







رؤية قرآنية في مسار الحضارات







# رؤية قرآنية في مسار الحضارات

بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ كَذَّبَتْ ثَمُ ودُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ الْحُوهُمُ مَالِحُ أَلَا تَتَّقُونَ ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينُ ﴾ فَاتَّقُوا اللَّهُ وَأُطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ فَاتَّقُوا اللَّهُ وَأُطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ أَتُتْرَكُونَ فِي مَا إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ أَتُتْرَكُونَ فِي مَا هَاهُنَا آمِنِينَ ﴾ في جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ وَزُرُوعٍ وَنَخْلِ هَاهُنَا آمِنِينَ ﴾ في جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ وَزُرُوعٍ وَنَخْلِ

طَلْعُهَا هَضيمٌ وَتَنْحتُونَ منَ الْجِبَال بُيُوتاً فَارهينَ



@ فَاتَقُوا اللّه وَأُطِيعُونِ ﴿ لَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ ﴾ الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ قَالُوا إلَّه بَشِرُ مِّقْلُنَا إِنَّا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّقْلُنَا إِنَّا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّقْلُنَا فَأَتِ بِأَيَةً إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ قَالَ هَذه نَاقَةً لَهُا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ وَلَا تَمَسُّوهَا لَهَا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَا خُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمٍ مَظِيمٍ ﴾ فَعَقرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ ﴾ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَكُمْ لَا يَعْرَدُوا نَادِمِينَ ﴾ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ الشعراء: ١٤١، ١٥٩٠.

نحاول من خلال التدبّر في هذه الأيات من سورة الشعراء و مزاوجتها بمثيلاتها و مكملاتها من القران الكريم أن نكوّن صورة عامّة لمسار الحضارات الإنسانية و كيفية التعامل مع معطياتها و منجزاتها ، لنستخلص رؤية لمجريات الأحداث الراهنة و تفاعلات الحضارة أو الثقافات المعاصرة ، لتمكننا من اتخاذ موقف مبدأي مأمون في ظل التجاذبات المتنوعة و المواقف المتباينة تجاه التحولات الكبرى التي تتسع لتشمل كافة



المجتمعات، فنرجو من الله العلي القدير أن يؤتينا من لدنه طاقة لبلوغ المقصد.

## مقومّات النهوض الحضاري

عند إرادة النهوض الحضاري بأمّة من الأمم إلى مدارج الكمال ، يحتاج القادة و المصلحون إلى مقومات تقوّي أساس عملية النهوض وتضمن سلامة مسيرتها ، و البصائر القرآنية تشير إلى عدّة مقومات من خلال عرضها لقصّة حضارة ثمود التي أرسل لها الله عز وجل نبيّه صالح (عليه السلام) ، ومن تلك المقومات:

## ١ / العلاقة الأخوية بين المصلح و المجتمع

العلاقة بين المصلح و المجتمع لابد أن تكون علاقة قريبة و وثيقة كعلاقة الأخ بأخيه ، كما أشارت الآيات في قوله تعالى (إذ قال لهم أخوهم صالح) ، وكذلك نرى هذه الإشارة متكررة عند حكاية القران لقصص الأنبياء مع أقوامهم ، (أخوهم هود)، (أخوهم نوح) ، (أخوهم لوط) ، والقاعدة العامّة





التي يعرضها القرآن الكريم لتبيان و تأسيس هذه الحالة هي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ الحجرات: ١٠، فالمصلح إنما يقوم بالإصلاح بين إخوة له و أخوة فيما بينهم ، لذا ستكون عملية الإصلاح أكثر رأفة و رحمة ، لأن القائد سيأخذ في حسبانه تلك الحالة الأخوية .. هذا من جهة المصلح ، أمّا من جهة المجتمع المتلقي فإنّ حالة الألفة ستولّد الاطمئنان و تزيل البؤس و الوحشة عنهم ، نجد هذه الحقيقة عندما أراد نبي الله يوسف (ع) أن يزيل حالة البؤس والوحشة عن قلب أخيه الذي لم يكن يعرفه بعد عالة البؤس والوحشة عن قلب أخيه الذي لم يكن يعرفه بعد ، بقوله : ﴿ وَلَمَا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ اَوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ إِنِّي انَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ

و عندما يحيد القادة عن هذه الخاصية فإنهم يستعلون و يتكبرون و يهتمون بشؤونهم الذاتية و يصبحون في معزل عن هموم المجتمع و قضاياه فضلاً عن الطريقة القاسية و الخالية من روح الأخوة التي يديرون بها أمور الناسس ، عندئذ ينفض الناس من حولهم و تقوم الثورات و الحركات المطالبة بإبعادهم و









إزاحتهم عن مناصبهم ، يقول تعالى :

﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فَالْفَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي اللهَمْ فَالْمَا فَنَوَكُلْ فَاعْفَى اللهِ إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ في الأمر فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى الله إِنَّ الله يُحِبُّ المُتَوَكِّلِينَ ﴾ أل عمران : ١٥٩

#### ٢/ وضوح الرؤية و ضمانة الاستمرار

لعل أكثر الأسباب في إخفاق بعض المصلحين و الذين أرادوا إحداث التغييرات في مجتمعاتهم كالحركات الذين أرادوا إحداث التغييرات في مجتمعاتهم كالحركات الإصلاحية ، هو أنهم لم يأتوا برؤية واضحة و مبيّنة لحركتهم ، لذا نراهم يتقهقرون و تقوم الظروف بإملاء شروطها و مقاصدها على مسيرتهم ، لذا فمن المقومات التي تساهم في دفع عملية الإصلاح والتغيير الحضاري هي الوضوح في الرؤية منذ الانطلاق و البدء في الحركة ، نرى ذلك في قول الله عز وجل الانطلاق و البدء في الحركة ، نرى ذلك في قول الله عز وجل : ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أُمِينٌ . فَاتَّقُوا الله و (أمين) تمثل عهد الاستمرار تحديد المهمة التي جاء بها النبي ، و (أمين) تمثل عهد الاستمرار







على تلك المهمة التي جاء بها، وهي الضمانة التي يحتاجها المصلحون لمواصلة درب التغيير حتى نهاية الطريق، وللمحافظة على المبادئ التي انطلقوا منها، وهي الصفة التي جاء بها جميع الأنبياء (ع) حيث تكرّرت (إني لكم رسول أمين) في قصصهم القرآنية عدّة مرات، لذا عندما أراد عفريت من الجن أن يثبت مقدرت على المجيء بملك بلقيس، قال للنبي سليمان: (وَإنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ أُمِينٌ ، و كذلك عندما قامت ابنة نبي الله شعيب باستئجار النبي موسى (ع) قالت معللة اختيارها هذا: ﴿إنَّ باستئجار النبي موسى (ع) قالت معللة اختيارها هذا: ﴿إنَّ حَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأُمِينُ »، فإن القوّة أيًا كان جنسها (عسكرية، علمية، اقتصادية، شعبية) فإنها لا شيء إذا لم تقترن بها الأمانة.

و لتوضيح الآمر أكثر بعد توضيح المهمة التي سيقوم بها النبي و بالإضافة لضمانة الاستمرار ، قد حدّد مهام الناس بقوله: (فاتقوا الله وأطيعون) ، تقوى الله التي هي محور حركة الأنبياء و جميع الرسالات الإلهية و تلخيص جميع التعاليم السماوية .







وقد حدّد لهم طريق أخذ تلك التعاليم و القنوات التي يتبعونها ، و ذلك الطريق (طاعة النبي) التي أكّد الله تعالى عليها في كثير من آياته ، قال تعالى تعميماً لتلك الطاعة : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ ، فالألية التي توصل أمر الله تعالى للناس هي طاعة الرسول.

#### ٣/ مبدأية الممارسة

من المقومات المميزة للنهوض و التغيير لأي حركة إصلاحية هي أن تكون حركتها الإصلاحية ذات منطلق مبدأي إلهي، و هو إرادة الإصلاح و الارتقاء بالمجتمع من أجل الله، لا من أجل المصالح و المنافع الدنيوية التي إن تحوّلت إلى ثقافة تسيّر أي حضارة فإنها تدوس على المبادئ و القيم التي تؤمن بها .. هذا ما كان واضحاً لدى الحضارات الإنسانية التي تخلّت عن المبدأ الإلهي ، فقد عجزت عن الالتزام بمبدأيتها و لجأت إلى منافعها و مصالحها كأساس و مقياس للحركة و للإصلاح ، لذا يقول تعالى على لسان نبيه : ﴿وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ للذا يقول تعالى على لسان نبيه : ﴿وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ









# أُجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الشعراء : ١٠٩.

إن الله عـز وجل وعـد المصلحين بعدم ضياع أجرهم وقال: ﴿إنّا لا نضيع أجر المصلحين ﴾ ، وهذا الأجر وصفه بعد صفات في كتابه الكريم ، ﴿أجر كريم ﴾ ، ﴿أجر عظيم ﴾ ، ﴿أجر كبير ﴾ ، ﴿أجر غير ممنون ﴾ ، ﴿أجراً حسناً ﴾ . كل ذلك لكي كبير ﴾ ، ﴿أجر الدنيوي هو الأساس في التحرك نحو الإصلاح ، لا يكون الأجر الدنيوي هو الأساس في التحرك نحو الإصلاح ، لما يسببه من فساد في النظام و ظلم لأكثر الناس ، فإن الفقراء و المحتاجين لا يملكون أجراً يمكن أن يكافئوا به من يملك زمام التغيير ، بينما هـم أولى الناس به ، ولهذا نرى في العالم الراهن من الانحياز التام للدول الغنية والتي تحتوي على المصالح ، من قبل من بيدهم القوّة والثروة ، على حساب من يحتاجون للتغيير والإصلاح بالفعل ، لتزداد الهوّة بين الفقراء والأغنياء .

إن الله تعالى جعل الأجر الكبير والكريم والعظيم عنده ، لكي تحصل كل المجتمعات على الأهمية ذاتها من الإصلاح ، وإن بدا للبعض أن الأجر الدنيوي هو الأهم وهو الوسيلة للتحرّك ، فإن الله تعالى يؤكد و يقول : ﴿ وَلَا جُرُ الاَ حِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اَمَنُواْ







# وَكَانُواْ يَتَّقُونَ﴾ يوسف : ٥٧.

#### ظاهرة الانبهار الحضاري

من الثوابت الحضارية التي ترافق الحضارات في صعودها و تفوّقها هي ظاهرة الانبهار التي تستولي على المجتمعات ، الانبهار بالتقدّم الذي حققته الحضارة في الدنيا ، من الصناعة و القوّة و الرفاه المادي ، و الموقف السلبي الذي يتخذه الإنسان بسبب إعجابه هذا ، هو حسبانه أن ذلك يكفيه ليعيش عيشا رغيداً مدى الحياة ، و تساوره ظنون البقاء و الأبدية و الأمن من طوارق الليل و النهار لحضارته ، مكتفياً و متخلياً عن القوة الحقيقية التي تمنح الحياة و تهطل عليه الأمن و الرفاه ، و هي القوّة الالهية لله خالق الكون.

و يؤكّد القراَن الكريم هذه الحقيقة التي يعرضها في سياق قصّـة حضارة ثمـود، بقوله: ﴿أتتركون في ما هـا هنا آمنين في جنّـات وعيـون وزرع ونخـل طلعها هضيـم وتنحتون



من الجبال بيوتاً فارهين » ، (أتُتركون) أي أتحسبون أنكم متروكون!.

و رغم أن هذه الظاهرة هي ثابت من الثوابت الحضارية إلا أنها ليست في صالح الحضارات إذا ذهب هذا الانبهار بصاحبه إلى نكران الحقائق و المبادئ ، و ذلك عن طريق تحوّل الإنجازات من وسائل من صناعة يد الإنسان و مسخّرة لحياته ، إلى أساس و مقياس يقود الإنسان ليبصر من خلاله الأشياء و يكوّن بها ثقافته ، و بالتالي تبدأ مسيرة الحضارة لتتحوّل من الصعود إلى التراجع و التلاشى ، شيئاً فشيئاً..

#### العودة الى الحقائق

إن نبي الله صالح (ع) بعدما وصّف الحالة التي كان عليها قومه أشار إلى تأثير إنجازاتهم الدنيوية على ثقافتهم وغط تفكيرهم ، فهم يعتقدون أنهم وبما وصلوا إليه من التقدّم ، و ما أوتوا من قوّة (أمنين) ، مكتفين بها عن أي شيء آخر في الحياة ، فأكد النبي



17.



(ع) لهم بعد ذلك على ضرورة العودة إلى الحقائق والثقافة الخالية من شوائب الإنجاز و متعلقات المادّة ، وهي تقوى الله و التزامها من خلال طاعة الأنبياء ، قال : ﴿ فاتقوا الله و أطيعون ﴾.

إن الله تعالى يعطينا مجموعة من البصائر القرآنية تهدينا إلى حقيقة مهمة ، وهي أن مقياس الحق والصلاح والاستقامة والرشد لا تتمثل في حالة الانبهار والإعجاب والحب لما نراه مبهراً وعجيباً ومرغوباً، يقول ربنا عز وجل كحقيقة عامة: ﴿وَعَسَى أَن تَكْرَهُ وا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة: ٢١٦.

ويقول تعالى: ﴿قُلْ لاَّ يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاتَّقُواْ اللهِ يَا أُولِي الالْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ المائدة: ١٠٠٠، فالخبيث مفهوم لا يتغير بتغير الشكل و المظهر أو بالكم و العدد، و لا يتغير إذا سحر أعين الناس و أعجبهم حسنه الظاهري .. لذا فإن الله تعالى ينهى عن الناس و أعجبهم حسنه الظاهري .. لذا فإن الله تعالى ينهى عن هذه الحالة في آية أخرى إذ يقول : ﴿فَلاَ تُعْجِبْكَ أُمُوالُهُمْ وَلاَ اللهُ اللهُمْ وَلاَ اللهُ التوبة ٥٥..





وحتى على مستوى البشر بالنظر إلى ثقافتهم التي ينطلقون منها يقول تعالى : ﴿ولاُّ مَةٌ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَة وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ﴾ ، ويقول عز وجل: ﴿ ولَعَبْدُ مُّؤُمنُ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُوْلَــٰئكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهِ يَدْعُوَ إِلَى اجْـَنَّة وَالْمُغْفرَة بإِذْنه وَيُبَيِّنُ أَيَاتِه للنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ البقرة: ٢٢١. فالآية الكريمة تدعونا للوصول إلى العمق لنبصر ماهية الثقافة المحركة لهذا المجتمع أو ذاك ، لكي لا تسوقنا مشاعرنا بما زيّنت لها بهرجة الحضارات إلى نكران الحقائق الكبرى وصد الهدى و الابتعاد عن المنعم الذي أغدق علينا تلك النعم و وفقنا للوصول إليها . وعندما رأى النبي صالح (ع) سيادة تلك الظاهرة الخطرة في قومه ، عمد إلى الإشارة إلى مصدر كل تلك الإنجازات وقال لقومه في موضع أخر من القران الكريم : ﴿هُو أَنشَاكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فيهَا فَاسْتَغْفرُوهُ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْه إِنَّ رَبِّي قَريبٌ مُّجيبٌ ﴾ هود: ٦١ ، ولكنهم لم يستمعوا إليه ، ﴿وأمَّا ثمود فهديناهم فاستحبّوا العمى على الهدى ﴿.

لذلك نجد أن الله عز وجل ذكّر بهذه الحقيقة وأكّد على







الإلتزام بها ، عندما صار فتح مكة على يد رسولنا الأكرم النبي محمد (صلى الله عليه و أله و سلّم) ، حيث مرحلة الانتصار و التقدّم لمجتمع الإسلام عند فتح مكة ، نجد ذلك في سورة النصر ، حيث قال تعالى : (إذا جاء نصر الله والفتح ، ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ، فسبّح بحمد ربك واستغفره ، إنه كان توّاباً ».

#### استخلاصات

لقد رسم لنا القرآن الكريم صورة واضحة لظاهرة الانبهار التي تنتاب المجتمعات ، عبر عرضه لمسار الحضارات الماضية موجهاً الحديث للإنسان في كل زمان وفي كل البقاع ، و نرى المشهد الراهن لواقعنا المعاصر أنه لم يحد عن تلك المعادلة التي تحدّث عنها القرآن الكريم ، فالمجتمع الغربي و تبعه الكثير من أفراد المجتمعات الأخرى قد تلبّسهم الانبهار برونق الحضارة الغربية لما وصلت إليه من إنجازات صناعية و تكنولوجية ، فانساقوا وراء تمظهراتها ، غافلين أو متغافلين عن المحتوى القيمي و الثقافي لتلك الحضارة ، مقبلين عليها بكلها.





وقد أشار القرآن الكريم لذات الأدوات التي تستخدمها القوى الغربية للتأثير على الناس ، منها المنجزات الصناعية التي وصلوا إليها، إضافة إلى الحالة المدنية و استخدام الوسائل الفارهة ، كما أنهم يستعينون بما أشار إليه القرآن في كثير من أياته ، يستعينون بالنساء و القوّة العسكرية و الترف المادي ونمط المعيشة كإغراء يجتذب الناس نحو الحضارة الغربية.

و لكن ليس ذلك هو المقياس الحقيقي للتفوّق الحضاري ، وإن كان التفوّق العلمي و الصناعي يعدّ ميزة ايجابية و نجاح يحتسب ، إلا أنه ليس مقياساً ، و لا ينبغي أن يحجب عنّا الحقائق و الهدى ، إنما ينبغي أن يكون ذلك معيناً لنا و مقرّباً للهدى و الرشد ، لأنه بفضل من الله تعالى الذي أنشأنا من الأرض واستعمرنا فيها.

### المسؤولية الحضارية

في حركة الإصلاح الحضاري لا يكفي التوجّه في العملية الإصلاحية نحو (المفسد) المباشر لعملية الإفساد فحسب، بل إن للعمل على المستوى الاجتماعي أهمية فاعلة، فهي حركة





إعلامية ضاغطة على المفسدين لما يعيرونه من أهمية للرأي العام ، وهي أيضاً \_ أي الحركة على المستوى الاجتماعي \_ تشكيل وعي عام مدرك للمشكلات الحضارية القائمة ، لتكون لديه المقدرة على تجاوزها أو المطالبة بإصلاحها ، مما يساهم في إفشال كل السياسات التي تعمل على الإفساد ، و تبطل مفعول الهيمنة للمفسدين.

و الخطاب في الأيات التي و جّهها نبي الله صالح (ع)، الله عطاب موجّه للمجتمع، و لكنّه خطاب حضاري، أي مستوعب للقضايا الحضارية الكبرى، وذلك في قوله تعالى:

«.. ولا تطيعوا أمر المسرفين ..».

#### الدخول في دائرة المفسدين

لا يشترط للدخول في دائرة المفسدين أن يكون الإنسان من يضع تلك السياسات و المخططات ، بل الامتثال لها من قبله يُعـد دخولاً فيها ، و ذلك لأن المفسد لا يستطيع إجراء خططه إلا إذا وجـد شريحة عريضة من المجتمع تستجيب لما يرسم من



مخططات، فهنالك مسؤولية حضارية ملقاة على عاتق المجتمع و عليه أن يتحملها، وهي وعي السياسات الكبرى والمخططات والأحابيل، وعدم دعمها لبلوغ أهدافها، لذلك وجه نبي الله صالح (ع) الخطاب للناس قائلاً: ﴿ لا تطيعوا أمر المسرفين) ناهياً عن إطاعة أمرهم، وهو المسار الذي يتبعونه لإشاعة الفساد، فإننا نبرى بالرغم من أن الذي قام بجريمة عقر الناقة في قوم صالح (وهو فعل إفسادي) شخص واحد، كما في قوله تعالى : ﴿ إِذِ انبعث أشقاها ﴾ ، فإن الله عز وجل قد أطلق على ثمود وصف العقر، فقال عز شأنه: ﴿ فعقروها فأصبحوا نادمين ﴾ ، وأيضاً عندما جاءهم العذاب ﴿ فأخذهم العذاب إن في ذلك وأيضاً عندما جاءهم العذاب ﴿ فأخذهم العذاب إن في ذلك الله وما كان أكثرهم مؤمنين ﴾ .

#### قياس مستوى المجتمعات

وعلى ذلك فإنما تقاس المجتمعات في مستواها الاجتماعي و الاقتصادي و السياسي و الأخلاقي و غيره ، بنسبة الأكثرية ، كما أشارت الأية الكريمة : ﴿ وما كان أكثرهم مؤمنين ﴾



إشارة إلى قوم صالح الذين عبّرت عنهم الآيات في البدء بـ ﴿ كُذّبت ثمود المرسلين ﴾ ، كحكم و وصف لحالة مجتمع ثمود ، فإذا كان أكثر الناس في مجتمع ما فاسدين جاز لنا أن نطلق عليه بأنه مجتمع فاسد ، و إذا كان أكثرهم صالحين ، جاز لنا أن نصفه بالصلاح ، مع التأكيد على نقطتين في هذا المقياس :

الأولى: أن الرّاضين بفعل المفسد أو المصلح أو المصلح أو الممتثل لأمره إنما يصنف من فئة المطاع، كما نهت الآية عن (طاعة أمر المفسدين) وأمرت بطاعة (الله و النبي) الذين عثلون الإصلاح.

الثانية: وسم المجتمع بأنه يعيش ضمن حالة سلبية أو إيجابية ، لا يعني احتساب المغايرين لهم معهم ، بل لابد من حفظ الاستثناء وتقدير مواقفهم ، فإن الله تعالى استثنى من قوم صالح المؤمنين ، من العذاب وقال : ﴿و أَنْهِا الذين أَمنوا و كانوا يتّقون ﴾ .

ويجدر الالتفات إلى أن الآيات الشريفة في سردها لخضارة ثمود تشير إلى أن الذي يقوم بالإفساد إنما هم







مجموعة صغيرة مكوّنة من تسعة أشخاص، وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَكَانَ فِي الْمُدينَـة تَسْعَةُ رَهْط يُفْسدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ النمل : ٤٨ ، وقد ذهب سياق الايات إلى أبعد من ذلك ، فهي تحكى لنا أن تحالفاً و ترابطاً منسقاً يجمع أولئك التسعة ، يقول تعالى : ﴿قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللهِ لَنْبَيِّتَنَّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لَوَلِيِّه مَا شَهِدْنَا مَهْلَكَ أَهْلِه وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ النمل: ٤٩. وهذا ما يتجسّد في واقعنا الراهن فيما نراه من هيمنة الحكومات كأفراد و جماعات قليلة على الرقع الاجتماعية الواسعة ، بل و يتّضح ذلك لنا على المستوى الحضاري العام في مرحلة العولمة ، من استئثار بعض الشركات الكبرى على مقـدرات العالم و هيمنتها على ثقافته و سياسته و اقتصاده و سلوكه ، والتي يقدّر عددها بـ ٠٠٠ شركة كبرى حول العالم تحصل على أموال هائلة تقدّر نسبتها بنصف المدخول العالمي، وينحصر عدد المؤثّرين أكـثر ، في السلطة التي تبعث بتوصياتها و تعليماتها المهيمنة ، و هي البنك الدولي ، و صندوق النقد الدولي ، و بعض الـوكالات المتخصصة لـلام المتحدة ، على









تفصيل لسنا بصدده.

#### طريق النجاة

رغم التحديات الهائلة التي تواجمه الدعاة المصلحين، إلا أنهم لا يفترون من الدعوة إلى الله و الحق و الصلاح ، ورغم التأثير على السواد الاعظم من الناس من قبل القوى المهيمنة بثقافتها المفسدة ، فإن علينا كمجتمعات إن نتحمّل مسؤوليتنا الحضارية ، بأن لا نستوحش طريق الحق لقلة سالكيه ، فان دعوة النبي صالح (ع) كما لاقت الرفض لاقت كذلك القبول وإن كان من الأقل عدداً، ولم يصدّهم انبهار الأكثرية وانسياقهم نحو ثقافة الفساد من الإقبال على الحق ، يقول تعالى : ﴿وَلَقَدْ أُرْسَلْنَا إِلَى ثَمُودَ أُخَاهُمْ صَالِحاً أَن اعْبُدُوا الله فَإِذَا هُمْ فَريقَان يَخْتَصمُونَ ﴾ النمل: ٤٥، هذا ما ينبغي أن يرتسم في ذهنية المجتمعات ، لأن إتباع ثقافة الصلاح و الإصلاح و لو كانت مع القلة ، توجب النجاة في الدنيا من مخاطر و مزالق الافساد و وحل الفساد ، و كذلك النجاة في الاخرة لتشملهم الرحمة









الإلهية الواسعة ، يقول ربنا عز وجل : ﴿فَلَمَّا جَاء أَمْرُنَا خَيْنَا صَالِحاً وَالَّذِينَ اَمَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَمِنْ خِزْيِ يَوْمِئِذٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ ﴾ هود: ٦٦.

#### الانهيار الحضاري

لكل حضارة أجل حتمي، كما قال تعالى: ﴿ولكل أمة أجل) ولكن كل حضارة لابد أن تعمل على إطالة عمرها بشبات قدمها على نهج الحق، وحتمية الأجل تقرّر عدم الأبدية لأي حضارة مهما بلغت من تحقيق الإنجازات و التطورات، ويمكن أن تطول المدة حتى يأذن الله بالنهاية، كأن يندلع يوم القيامة .. وقبل ذلك تواجه الحضارات خطر الانهيار و التحطّم، حتى تلك التي أبلت بلاء حسناً، وتفوّقت على مثيلاتها، يقول تعالى : ﴿وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعْدِ قُوَّة أَنكَاثاً تَتَخذُونَ أَيّانكُمْ دَخلاً بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أُمّةً هِيَ أُرْبَى مِنْ أُمّةً إِنّا يَبْلُوكُمُ الله بِهِ وَلَيْبَيّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ ﴾ يَبْلُوكُمُ الله بِه وَلَيُبَيّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ ﴾







النحل: ٩٢.

ونبي الله صالح (ع) أمر بطاعة الله و رسوله ، الأمران اللذان يمثلان مسار الصلاح ، للمحافظة على المكتسبات الحضارية التي لديهم ، و نهاهم عن طاعة أمر المسرفين ، و قال (ولا تطيعوا أمر المسرفين ، الذين يفسدون في الأرض ولا يصلحون).

#### الإسراف الحضاري

إن العمل الذي يحقق الانهيار ويسبب الفساد في الأرض كما عبّرت الآيات ، هو فعل (الإسراف) و بما أنها تتحدّث عن الإفساد على مستوى الأرض و هو مستوى عريض من التأثير ، فإن الإسراف الذي يؤثّر ذلك التأثير ، لن يكون كالإسراف المتبادر على المستوى الشخصي ، بل هو إسراف على المستوى الخضارى .

وعندما نتتبّع أيات الله عز وجل في كتابه العزيز ، ستنكشف لنا عدّة حقائق في مجال الإسراف الحضاري ، تبيّن لنا معالمه الواضحة عن طريق عرض أشكاله المختلفة ، و نتبيّن معالمه المعاصرة:

• في الجانب الغذائي يقول عز وجل : ﴿وكلوا واشربوا









#### ولا تسرفوا ﴿ .

- وفي جانب إدارة الإنفاق: ﴿والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا﴾ .
- وفي الجانب الأخلاقي والسلوكي: ﴿إِنكِم لتأتون الرجال شهوة من دون النساء بل أنتم قوم مسرفون ﴾.
- وفي جانب الحروب و الإبادة والجرعة : ﴿فلا يسرف في القتل ﴾ .
- وفي جانب الحكم ومارسة الظلم الشامل : ﴿إِن فرعون لعال في الأرض وإنه لمن المسرفين ﴾ .

وفي عرض واضح للعمليات الاقتصادية التي لا تراعي حقوق المحرومين، و تقوم بإتلاف المحاصيل و الأغذية عوضاً عن توزيعها أو بيعها بثمن زهيد على الشعوب التي تعاني خطر المجاعة و ألم الجوع، و هو حق من حقوقهم، كما يقول عز وجل : ﴿في أموالهم حق معلوم للسائل و المحروم ﴾.. تعرض الأيات هذا المشهد وتحتّ على التزام العدل وإعطاء كل ذي حق حقه، يقول تعالى : ﴿وهو الذي أنشأ جنّات معروشات







وغير معروشات و النخل و الزرع مختلفاً أكله و الزيتون و الرّمان متشابه و غير متشابه كلوا من ثمره إذا أثمر و أتواحقه يوم حصاده و لا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين .

فمن علامات الاسراف الحضاري الانشغال بالترف المادّي ، و إساءة توزيع الثروات ، و تفشّى الأمراض السلوكية ، كالزنا و الشذوذ الذي أصبحت له منظمات للدفاع عنه في عدّة دول و قد قامت بعض الدول بتشريع الزواج المثلي و الإعتراف به كزواج اعتيادي ، و من هذا الإسراف هو الانشغال بالحروب و قتل الابرياء ، و الطغيان ، و عدم العدل في الحكم .. هذا هو الاسراف الذي يهدُّد الحضارات بالانهيار .. و هذا ما نراه ماثلا امامنا في الحضارة الغربية عبر سياسة الحكومات الظالمة ، و اللهث وراء الكسب المادّي الجشع ، و اشاعة المنكرات و الفواحش ، و ما شابه ذلك .. فإن ما وصلت إليه هذه الحضارة من تقدّم لا يشفع لها ، و لا يعطيها ضمانة الاستمرار دون الرجوع عن الانحراف و سياسة الاسراف ، و الاعتراف بـ ﴿ ربنا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا وثبّت أقدامنا ﴿ .. وإلا ﴿ فتزلُّ قدم









بعد ثبوتها) ، لذلك نهت أيات الذكر الحكيم عن اتباع سبيل المسرفين و التشبه بأعمالهم و تقلديهم في إسرافهم

#### انبهار يتجاوز العقل

رغم وضوح الرؤية و اقتراب الانهيار ، بل و العيش في الانهيار ، فإن الشيطان يضرب على العقول التي لم ترتبط بالله ، فيزين الشيطان لهم سوء أعمالهم و إسرافهم ، كما يزين للبعض المباني الفارهة ، و البطر المعيشي ، و امتلاك الأسلحة القتاكة ، و شبكات التحلل و الجريمة المقنعة و غيرها .. قال تعالى لاكذلك زين للمسرفين ما كانوا يعملون ، فلا يستوعبون الحقائق ، فيجادلون ، كما جادلت ثمود صالحاً (ع) و قالوا إنما أنت من المسحرين ما أنت إلا بشر مثلنا فأت بأية إن كنت من الصادقين وقد في وق

### الامتحان الواقعي

الامتحان الحقيقي يتمثّل على أرض الواقع ، الذي يبيّن







هل أن الإنسان سار وفق القانون والسنّة الطبيعية العادلة للكون، أم أنه عاث فيها فساداً ؟

فعرض الحقائق يبتن المستوى الذي تحتله تلك الحضارة ، قال النبي صالح (ع) لمحاوريه : ﴿ قال هذه ناقة لها شرب ولكم شرب يوم معلوم ، ولا تمسّوها بسوء فيأخذكم عذاب يـوم عظيـم ، فعقروها فأصبحوا نادمين ، فـإن امتحان الناقة امتحان على أرض الواقع المعاش ، حيث يتضح خرقه من خلال الملامسة و المعاينة ، إذ وضع الله القوانين التي تحفظ التوازن بين جميع الناس و كافة الأم ، و لكي نستظهر قانون الإنصاف و العدل و الامن الاجتماعي و الامتحان الحضاري ، نرى ان قانون التوازن جاء في هذه الاية ليحدد الوقت ﴿يوم معلوم ﴾ ، ويقول تعالى في اية اخرى عن نعمه للخلق و خزائنه: ﴿وان من شيء إلا عندنا خزائنه و ما ننزّله إلا بقدر معلوم ﴾ ، فالقدر و اليوم المعلومان ، متعلقان بحقوق الناس من نعم الله ، كما في الاية الكريمة : ﴿ فِي أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم ﴾ فالقانون هو ﴿إعطاء الحق المعلوم ، في اليوم المعلوم ، بالقدر المعلوم ﴾ ، وهو قانون الانصاف والعدل وعدم الاسراف ، قانون الامن من







الانهيار الحضاري.

وقد فشلت ثمود في الامتحان الواقعي وتعدّت على القدر المعلوم ، قال عز وجل: ﴿إنا مرسلوا الناقة فتنة لهم فارتقبهم واصطبر. ونبئهم أن الماء قسمة بينهم ، كل شرب محتضر. فنادى صاحبهم ، فتعاطى فعقر ﴾ سورة القمر٢٧ ـ ٢٩.

بعد عرض الحقائق لابد أن تهتز الأنفس، وتنفض الكثبان من فوق العقول، ليبصر الإنسان ما قدّمت يداه، ليعيش حالة الندم ﴿فأصبحوا نادمين﴾، ومن يلتزم الغفلة و يفضّل العيش في وحل الشهوات و انتهاج نهجها، فإن عذاب الله يكون نهايته، ﴿فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسوّاها﴾، وذلك هو الانهيار. فأي حضارة تعبث في هذا القانون الحقوقي ستعيش حالة التفكك و التصدّع لتبدأ مشوار الانهيار.









# حوار الحضارات و جاهزیة التفعیل مداخل قرآنیة

**(** 







# حوار الحضارات و جاهزية التفعيل مداخل قرآنية

إن الاشتغال بمعالجة طرق التواصل الإنساني بين البشر هو من أول الشروط السابقة لفعل التواصل الذي يؤدي بالبشرية إلى منافعها في الحياة ، و هو البداية الفعلية للوصول إلى العيش الرغيد و الحياة الطيبة الهانئة على مستوى الإنسانية بعمومها من دون استثناء أحد منها.

و بعد أن انبثقت المعالجات الفكرية في التأسيس للتواصل بين أنواع الإنسان المختلفة المنسكبة في الأطر الحضارية أو الثقافية ، ظهرت أمامنا عدّة جدليات انحصر الخيار في (الحوار)



كمبدأ للتواصل بينها أو (الصدام) كحتمية يروّج لها البعض أمثال المفكر الأمريكي صومئيل هينتيجتون في نظريته (صدام الحضارات) و فوكوياما في نظريته (نهاية التاريخ) ، ولا شك في أن الغالبية العظمى من المفكرين و العلماء قد أطبقوا على نبذ الصدام الذي يوِّدي إلى التشرذم و الشتات و الفشل و السقوط إلى الهاوية التي لا يعلم مداها إلا الله تعالى ، و لم يقتصر رفض حالة الصدام على المفكرين الإسلاميين و العرب فحسب ، بل شمل مفكري الغرب و الشرق.

و إذا ما تفحصنا البحوث و الدراسات الاخيرة في هذا المجال ، أي التي ناقشت خيارات التواصل الإنساني ، فإن ما نخرج به من نتاج هو التسالم على قبول حالة الحواربين الحضارات و الثقافات و المجتمعات و الأفراد ، و من الحكمة أن لا نبدأ بتأصيل حالة الحوار في الأبحاث الجديدة بالشكل الأولي للتأصيل و كأنه بحث جديد للتو يبحث ، و أن لا نقوم بتكرار ما قيل و ما تم إثباته ، لأن ذلك اجترار للحديث ، و هذا يضر بتطوّر البحث ويعطّل سياقه التقدمي .

فهذه ملاحظة نسجلها على البحوث الاخيرة التي عالجت







18.



هذا الموضوع و لم تبدأ مما انتهى منه الأخرون ، بل تكلّفت و تكبّدت عناء البحث الذي سبق بحثه و بنفس الأسلوب و بنفس السياق و بنفس المداخل و صولاً لنتائج واحدة متفق عليها ، بل و الوقوف عندها دون التحرك بالبحث إلى خطوة أخرى تدفع باتجاه التفعيل.

لذا لن أقوم هنا بالحديث عن التفاضل بين الحوار و الصدام بين الحضارات و الثقافات ، فما أنتجته تراكمات البحوث الأخيرة هو أن الحوار أصبح خيار العقلاء في كل مكان خصوصاً في السرب الإسلامي الذي لم نر شاذاً فيه عن هذا الاتجاه ، و أحاول في هذا البحث أن أسلط الضوء وأركّز على الطريق إلى تفعيل الحوار و نقله من الأطر النظرية إلى الساحة العملية ، و ما يتوجب لذلك من مقدمات.

فننطلق من حقيقتين مهمتين هما:

الأولى : الإيمان بالحوار كأساس مقبول لإجراء عملية التواصل الإنساني .

الثانية : الإقرار بالتنوع كواقع لا يمكن نكرانه أو







تجاهله.

#### ماهية الحوار

من المؤكد أن الحوار الة و وسيلة و ليس هدفاً و غاية ، إذ هو أداة للتواصل بين الحضارات ، و لذلك ينبغي أن تحدد الغايات من الحوار و أن نركّز عليها و نظهّرها ، لنخرج بصورة أجلى للحوار ، تعبّر عن جدوائية حقيقية ترتكز في الذهنيات و القناعات من أجل تثبيتها ، فعندما يغيب الهدف ستغيب تبعاً له الحماسة طلباً لتفعيل الحوار ، وستغيب الفائدة المرجوة منه في الأساس.

ولعل مقدّمة الوصول إلى غايات الحوار هي معرفة أبعاد التنوّع الإنساني الذي تنبني على أساسه سياسة الحوار.

لقد قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرِ وَأَنشَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُ وا إِنَّ ٱكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ الْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ الحجرات: ١٣.

فالتنوع البشري واقع محتوم ، و متشعب بكثرة ،



فالخطاب القراني يشير إلى الناس كافّة ، الناس الذين خلقوا من ذكر و أنثى ، بأن الله جعلهم (شعوباً و قبائل) و الشعوب هي الجماعات الكبيرة ، و القبائل هي الوحدات الإنسانية الأصغر منها ، و الشعب متنوّع و متعدد ، و كذلك القبائل ، عما ينتج عنه تفرّع كبير يرسم واقع الإنسانية ، و عندما يتصوّر الشعب مع شعب أخر و شعب غيره ، و القبيلة مع غيرها في داخل شعبها ، و مع قبيلة أخرى خارج شعبها ، فإننا سنكون أمام تعقيد كبير من التواصل الإنساني ، فعندما ننظر إلى الحوار من خلال هذا التعقيد و التشابك فسيكون أكثر واقعية .

فلو ألقينا نظراً على واقع التنوع البشري على مستوى الحضارات لرأينا أن هنالك خمس حضارات اليوم (حسب رأي بعض المؤرخين) وهي خمس فصائل متبقية من حضارات قديمة ، تنتشر الآن بقاياها على ربوع الأرض ، وهي :

١/ الحضارة الغربية الاوروبية المسيحية.

٢/ الحضارة الأوروبية الشرقية المسيحية الأرثوذوكسية
 (روسيا وجنوب شرق أوربا).







٣/ الحضارة الإسلامية و موطنها الشريط الصحراوي المداري الذي يبدأ عند المحيط الأطلسي، و يستمر إلى سور الصين، و يشمل مناطق استوائية واسعة.

٤ / الحضارة الهندية في شبه القارة الهندية و معظمها استوائى.

الحضارة الشرقية القصوى التي تقوم في وسط الشرق الأقصى الأسيوي المعتدل و جنوب شرق أسيا الاستوائي ٣٢.
 ولكن البعض يرى تسميتها بالثقافات ، مرجحاً مقولة الحضارة واحدة لا تعدد ، و هي ليست ملكاً لأحد و لكن قد

يسيطر عليها كيان ثقافي ما ، كما هو حاصل الان من هيمنة الثقافة الغربية على الحضارة ، فتلك المجاميع و البقايا إنما هي مجموعة ثقافات ٣٣ ، و لكن هذا لا يثني البحث عن مبتغاه.

هذا هو التنوع على مستوى الحضارات ، أما التنوع على مستوى الأديان فإن هنالك الديانات الشلاث السماوية ، وهي الإسلامية ، والمسيحية ، و اليهودية ، وغير السماوية كالهندوسية



1 2 2



۲۲ / مؤنس، د . حسين، الحضارة ، عالم المعرفة ۱۹۹۸م ط۲، ص۲۲۰

٣٣ / كما هي رؤية هاني إدريس في كتابه (حوار الحضارات) .



و البوذية ، و السيخية ، و الشنتو ، وأديان الصين الشعبية و غيرها الكثير .. بل و أن هذه الديانات تتكوّن من تقسيمات و مذاهب ، فالإسلام وحده يشتمل على تقسيمات مذهبية كثيرة وهكذا ..

وإذا نظرنا إلى التنوع على مستوى الدول وهي التي تأخذ احترامها من سيادتها و دستورها ، فهنالك ما يقارب من 19٣ جزءاً جفرافياً هي عدد الدول في العالم .

ناهيك عن الجماعات و الآحزاب التي تتنوع بشكل واسع و كبير في هذه المساحات المختلفة ، كذلك التنوع في المواصفات الذاتية و الألسنية ، فقد (أبان العلماء أن هناك حوالي ٢٠٠٠ لغة منطوقة في العالم اليوم ، ولا تدخل اللهجات في إطار هذا العدد ، وهي أشكال محلية اللغة ، وهناك لغات كثيرة تتكلّمها مجموعات صغيرة مكوّنة منبضع مئات أو الاف من البشر ، كما توجد أكثر من مائة لغة يتكلّم بكل منها مليون أو أكثر من الناس ، ومن بين هذه اللغات توجد 14 لغة يتكلّم بكل منها ما يربو على ٥٠ مليون نسمة) ٣٤ .

٣٤ / الصفار: حسن ، التنوّع والتعايش ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ص ٢٠



وقد قال تعالى إشارة إلى هذا التنوّع الهائل في البشرية: ﴿ ومن أياته خلق السماوات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم ان في ذلك لأيات للعالمين ﴾ الروم: ٢٢، والإمام أمير المؤمنين (ع) يقول: (وكذلك الكلام إنما هو شيء يصطلح عليه الناس قبحري بينهم، ولهذا صار يختلف في الأمم المختلفة بألسن مختلفة) ٣٥.

اردنا من استعراض هذا التنوع و الاختلاف ، للوقف عنده كحقيقية لا يمكن تجاوزها ، و لا بد من التعاطي معها بالية الحوار ، و كذلك لنبين أهمية أن المضي في عملية الحوار رغم الصعوبات التي قد تعترض هذا المشروع والمطلب ، ولنرى ضعف الموانع التي قد يضعها البعض لنقل الحوار بين الحضارات والثقافات في خانة ألا ممكن .

إن تقسيم الإنسانية إلى وحدات كالحضارات والثقافات و السدول و الجماعات ، يتيح لعملية الحوار أن تلقى طريقها و تفعّل في اتجاه التواصل و التكامل الحضاري ، و الإشكاليات

٣٥ / الصفار: حسن ، التنوّع والتعايش ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ص ٢٠



التي وضعت كحجرة عثرة أمام تقدّمه ، إنما هي بسبب إغفال هذه التقسيمات و عدم وضعها في الحسبان.

و لقد وقفنا أمام أراء أغفلت أهمية ملاحظة هذه التقسيمات وصعوبة الغائها ، طالبت بأن يكون الحوار شاملاً ، اولا يكون البتة ، إما يفعّل بعمومه على جميع المشارب او لا يكون ، لذلك نرى أن البعض يضع شروطا ليست واقعية و غير مكنـة تسبق عملية الحوار ، مستفادة من طبيعة الواقع و معطياته ، و متاثرة بسلبياته ، و هـذه الشروط من قبيل (تضييق مفاهيم المصالح الوطنية والاقسام الوطنية (الشعب.. الدولة) ٣٦ بمعنى إزالة الحواجز بين الدول ذات الطابع الحضاري الموحد وتحطيم التوترات القائمة بينها ، لكي تكون كل مجموعة من الدول تمثل كتلة حضارية واحدة ولا تمثل سيادة الدولة .. بالطبع مطلب ازالة الحواجز والحدود المصطنعة قد يسبب بعض المشكلات، ولكن لا ينبغي ان نضعه عائق للحوار .. و الحديث عن مثل هذه الصعوبات كالنقش على الماء ، خصوصا اننا نرى في جانب ٣٦ / حقيقيت ، سيد صادق ، حوار الحضارات وصدامها ، دار الهادي ، بيروت ،





۲۰۰۱م، ط۱.

**\$** 

أخر من علاقة الدول (المتحدة في المضمون الحضاري الواحد) ما تضج به من خلافات حدودية ، و سياسية وغير ذلك .

و البعض يشير إلى شروط عملية تسبق حالة الحوار على مستوى الحضارات ، كإيقاف سياسة السيطرة وممارسات الهيمنة ومطامع التوسع في المصالح من قبل الأنظمة التي تسعى في هذا الاتجاه ، وعلى رأسها الولايات المتحدة الأمريكية ، و المنظومة الغربية.

عندما نحمل هذا الشرط بكليته ، فإننا ولكي يكون الحوار ممكناً ، يتلزّم علينا أن نتّجه ناحية أمريكا اللاتينية و تعديل الحالة الاقتصادية فيها ، و التوجه نحو ماليزيا و إيقاف الانهيار الاقتصادي ، و كذلك في أفريقيا لرفع معاناة المجاعة و الاقتتال العسكري ، و في الاتجاه الإسلامي لابد من إزالة الاحتلال الإسرائيلي و اقتلاعه من الجذور ، و تنظيف الدول الإسلامية و الخليجية من المطامع الغربية و الأمريكية .. و ما إلى ذلك من القائمة التي تطول في هذا المقام.

في هذا التصوّر ستكون مسألة الحوار غير مكنة التحقق

1 8 1



، لأننا لو ألقينا النظر في أي بقعة من العالم سنجدها تعاني من مشكلة من المشكلات ، و سنجد أغلب الدول قد تصادمت مع جيرانها ، و بعضها قد ارتكب في حق الأخر جريمة من الجرائم. ولتخطّي هذه الإشكالية الواقعية ، و لدفع عملية التواصل الإنساني بألية الحوار إلى الأمام ، لينتقل إلى دائرة الفعل ، نقترح أن نلاحظ مداخل ثلاثة لتصور موضوع الحوار ، وضعها ضمن أي صياغة تهدف التفعيل .

#### المدخل الأول

لابد أن ننظر للتقسيمات الحضارية الراهنة التي أخذت تسميتها عبر القوالب المعاصرة بدءاً من تشكّل الدولة الحديثة إلى قاعدة المجتمع ، فذلك يضعنا أمام ثلاثة قوالب رئيسية نصب مادة الحوار فيها لتأخذ تشكلاتها و هي :

١ حوار الساسة ، الذي يتمثّل في الحكومات و رؤوس
 الدول ذات السادة.

٢/ حوار النخب، التي تتمثّل في المفكرين و المستشارين



، و المراكز البحثية و الدراساتية ، و المؤسسات الثقافية و التعليمية و ما شابهها.

٣/ حوار المجتمع ، و هو الشريحة التي تعيش في هذه البلد أو تلك ، و المتأثرة أو المقتنعة بنمط من الأنماط ، و نقصد هنا المجتمع كأفراد متأثرين بما حولهم ، فكل فرد له كيانه و له شخصيته المتشكلة ، و عليه أيضاً مسؤولية ما و واجب ما.

فأي كتلة حضارية أو كيان ثقافي لابد أن يؤسس له قنوات حوارية مع هذه القوالب الثلاثة ، ليتعاطى معها ، حسب الاقتدار و الإمكان ، إذ ليس بالضرورة الجمع بينها ، و بهذا سيحصل فعل متشابك يؤسس لحالة حوار عامة .

#### المدخل الثاني

من جهة أخرى علينا أن نحدد غايات الحوار و أهدافه بوضوح تام ، ليمكن على أساسها معرفة ما يصعد لدرجة الفعل ، وما لا يمكن إلا أن يقابل بالقطيعة ، و يمكننا وضع عدة غايات ، نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر:



١/ الحوار من أجل التعايش ، للوصول إلى الأمن
 الاجتماعي.

٢/ الحوار من أجل التعاون في الخيرات ، لتسخير المادة
 لصالح الإنسان وليس العكس.

۳/ الحوار من أجل بيان الحق و معرفة الباطل على مستوى العقيدة و المعارف.

٤/ الحوار من أجل التعارف ، ليفهم كل طرف الآخر
 على حقيقة رؤى الطرف المقابل ، لتنتفي العداوات ، لأن (الناس
 أعداء ما جهلوا) كما يقول الإمام على (ع).

 الحوار من أجل الاكتساب على المستوى المعرفي و التقنى وغيره.

#### المدخل الثالث

لابد من النظر للحوار أيضاً من جهات موضوعية أخرى ، كالحوار على أساس الموضوعات ، فقد يكون الموقف في موضوع من الموضوعات هو القطيعة ، و لكن قد يتطلّب الحوار في موضوع مغاير







من ذات الجهة ، فالحوار هنا نسبي و ليس كلياً ، و تتشعب من هذا المدخل قائمة طويلة بطول تعدد الموضوعات المكوّنة للحضارات.

#### الملامح القرآنية لمداخل الحوار

لقد استفدنا تلك المداخل الثلاثة لتفعيل الحوار في أرض الواقع من بصائر القرآن الكريم بشكل عام ، و يمكننا أن نعرض ملامحها بشكل سريع.

لقد قام الانبياء بمحاورة رؤوس الاقوام و ملوكهم، فموسى (ع) حاور فرعون، و قد حاور نبي الله سليمان وقد كان ملكة سبأ بلقيس، قال تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الأعراف: ١٠٤، فخاطبه فرعون: ﴿قَالَ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ وقال إن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ الأعراف: ١٠٦، وهكذا يستمر بينهما الحوار.

وقد قال تعالى في شأن سليمان وبلقيس: ﴿اذْهَبِ بِّكِتَابِي هَلَا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴾ النمل: هـ ذَا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴾ النمل: ٢٨، فلما وصل الكتاب إلى ملكة سبأ جمعت المستشارين







لتداول معهم الرأي : ﴿قَالَتْ يَا أَيُّهَا اللَّلَّ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطَعَةً أَمْراً حَتَّى تَشْهَدُونَ ﴾ النمل : ٣٢.

وعن إبراهيم (ع): ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ اَتَاهُ اللَّهُ الْلُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ وَلِي اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ قَالَ أَنَا أُحْيِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمُشرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمُعْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالمِينَ ﴾ البقرة ، آية ٢٥٨ .

و جاء الحوار في بعض المواضع ليكون مع النخب و الكبراء من القوم ، كما هو الحال بين النبي موسى و السحرة ، قال تعالى : ﴿قَالُواْ يَا مُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ نَحْنُ الْلُقينَ ﴾ الأعراف : ١١٥ .

و جميع الانبياء نزلوا بالحوار إلى ساحة المجتمع ليخاطبوا الناس بشكل مباشر و من دون وساطة السلطة أو حتى الكيانات العلمية ، فقد خاطب نبي الله صالح قومه : ﴿قَالَ يَا قَوْم لَمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ . قَالُوا اطَّيَّرْنَا بِكَ وَبِمَن مَّعَكَ قَالَ طَائِرُكُمْ عِندَ الله بَلْ







**(** 

أُنتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ ﴾ النمل: ٤٧

وحوار عيسى (ع) مع قومه:

﴿ وَلَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ منْهُ يَصدُّونَ.

وَقَالُوا ٱللَهَٰتُنَا خَيْرٌ أُمْ هُو مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصمُونَ .

إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِّبَنِي إِنْ هُو إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِّبَنِي إِسْرَائيلَ ﴾. الزخرف: ٥٧- ٥٩

كما مارس الحوار الناس فيما بينهم ، ﴿فقال لصاحبه وهـو يحاوره أنا أكثر منك مالاً وأعـز نفراً ، ودخل جنته وهو ظالم لنفسه قال ما أضن أن تبيد هذه أبداً ، وما أظن الساعة قائمة ولئن رددت إلى ربي لأجدن خيراً منها منقلبا ، قال له صاحبه وهو يحاوره أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم ثم من نطفة ثم سواك رجلاً) الكهف : ٣٤ ـ ٣٧

ولا يخلو الحوار من ممنوعات عندما يرى طرف أنه تتخلله مارب شيطانية ، يقول تعالى : ﴿ وَإِنْ الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم وإن أطعتموهم إنكم لمشركون ﴾ الأنعام :

 $\bigoplus$ 

مع ذات الجهة ، كما في الآية المباركة : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ مع ذات الجهة ، كما في الآية المباركة : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُواْ فِي يَخُوضُواْ فِي يَخُوضُواْ فِي عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ الشَّيْطَنُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴾ الأنعام : أية ٦٨.

**(1)** 

## رؤية قرآنية في الإعلام و الثقافة مدخل تأسيسي





# رؤية قرآنية في الإعلام و الثقافة مدخل تأسيسي

إن عملية تسلل المعلومات و الأنباء الخاطئة و الكاذبة الى عقل الإنسان ، وإلى المجتمع بشكل عام هي مسألة مهمة جداً ، بل و خطيرة ، لأنها تدخل في التكوين الفكري للإنسان لتؤسس للقاعدة التي يبني عليها أفكاره و اراءه و متبنياته ، و بالتالي فإنها تؤثر على عالم الفعل و الحركة ، فترسم المواقف و



الإتجاهات، فالعلاقة و ثيقة بين الإعلام و الثقافة من جهة تأثير الأول على الثاني.

و لآن هناك حساسية في المواقف تجاه الأشياء و الناس ، باعتبار أن الظلم و الخطأ قد يقع على الطرف الآخر ، تأتي أهمية معالجة توافد المعلومات للعقل و للمجتمع ، و كذلك لكي لا يقع العقل فريسة الجهل و التعميه و التظليل.

و تزداد آهمية هذا الموضوع في العصر الراهن بسبب ازدياد المنافذ الإعلامية و بساطة انتشارها والحصول عليها ، لذا ينبغي أن ننظر بشيء من الدقة و الأهمية عبر التعمّق في الآيات التي تتحدّث عن هذا الموضوع ، و أن نتواصل مع تسلسل الآيات ، لتعطينا البصائر و النور في هذا الموضوع ، الذي باتت فيه السلطة الإعلامية سلطة أولى بحسب الواقع و ليست الرابعة كما يدّعي.

و يمكن أن ندخل في موضوع الإعلام في البحث القرأني من خلال قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا إِنْ جَاءكُمْ فَاسَقُ









بِنَبَا فَتَبَيَّنُ وا أَن تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةِ فَتُصْبِحُ وا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادمينَ ﴾ الحجرات: ٦.

و نتوّجه لتفكيك الآية و متابعة دلالاتها القرآنية في سائر الايات الكريمة في القرآن الكريم، لتعطينا البصائر حول المسألة الإعلامية ، لتؤسس لقواعد عامّة يمكن الإستفادة منها في أي وقت و في أي مكان ، باعتبار أن القران الكريم خالد و صالح لكافة العصور.

#### من هو الفاسق ؟

و نحن في عالم الالات حيث نستقبل المعلومة عن طريق الاجهزة المتوافرة لدينا كالتلفزيون ، و شبكة الانترنت ، و الراديو ، و الصحف و المجلات ، فإننا ينبغي أن نحدد مواصفات العمل لكى نطبقه على المسمّى ، و بالطبع فإن الالات لا تنطق بنفسها و لا توجه بذاتها و انما يقوم بتسخيرها الانسان ، و الذي يتمثل في جهـة أو شركة أو دولة أو منظومة ثقافية معينة ، يسخرونها في تحقيق ماربهم.



فعندما نتعرف على المواصفات المتعددة و المصاديق المختلفة للفاسق من خلال القرآن ، ينبغي أن نطبقها على الواقع لنتعرف بها على الأشياء و لكي يكون القرآن بحق نوراً نسعى به في الناس و الحياة.

وقد جاءت الاية لتعبر عن تلك الجهة التي ينبغي الحذر منها بخصوص المعلومة بالفاسق ، و يمكن هنا أن يكون الفاسق مفهوماً عاماً يشمل عدّة مصاديق تختلف في المسمّى ، و لكنها تتحد في العمل و في طبيعة المارب ، و عندما نكتشف الفاسق عبر التسلسل القرآني ، فلابد أن نأخذ الحيطة منه كما دعت إليه الآية الكريمة عبر فعل التحقّق و التبيّن الذي سنأتي على ذكره.

و من خلال متابعة القرآن الكريم في مواصفات الفاسق ، نكتشف مجموعة منها و هي: ١ / الفاسق هو المنافق

يقول تعالى : ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ التوبة : ٦٧، و استفادة من هذه الحقيقة القرآنية التي عرّفت المنافق بأنه هو

17.

الفاسق ، و الـذي يستلزم أن النتيجة العكسية صحيحة لقانون التساوي ، فإن الفاسق هو المنافق كذلك ، و عليه فإننا ينبغي أن نتحرّى المواصفات التي يتصف بها ذلك المنافق ، حيث أنه أحد الجهات التي ينبغي أن نقف أمامها موقف الحذر من المعلومة التي يبثّها و ينشرها بين الناس ، لأن الآية التي تلوناها في البداية ستشمله ، أي أن المنافق إذا جاء بنباً فينبغي أن نتبيّن منه و نتحقّق من مصداقيته ، و من خلال التتبع القرآني لمفردة المنافق سيتضح لنا سبب هذا الحذر و الدوافع التي تجعل المنافق يدلي بعلومات خاطئة و ينشرها في المجتمع .

النفاق مرض قلبي، حيث يقول تعالى: ﴿يَحْذَرُ النَّافِقُونَ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنبِّئُهُمْ بِمَا فِي قُلُوبِهِم قُلِ اسْتَهْزِئُواْ الْنَافِقُونَ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنبِّئُهُمْ بِمَا فِي قُلُوبِهِم قُلِ اسْتَهْزِئُواْ إِنَّ اللّهَ مُخْرِجٌ مَّا تَحْذَرُونَ ﴾ التوبة: ٦٤. فصفة النفاق محلها القلب، بحيث تستتر عن المعاينة، و لذلك فإنهم يحذرون من أن تظهر للعيان تلك الصفات و هذه الحالة هي التي تشكّل الدوافع لأعمالهم، إذاً فهو يقولون و يظهرون خلاف ما يبطنون، و عندما يكون هذا الشخص أداة إعلامية فهو بلا شك سيقوم، و عندما يكون هذا الشخص أداة إعلامية فهو بلا شك سيقوم





بذات الفعل.

و لأن المنافقين لا يصدقون قال عنهم الله تعالى: ﴿ وَاللّٰهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ المنافقون: ١. و صفة الكذب هي التي تحرّك من يتحرّى الحقيقة للتثبّت، و هي التي تدفع به إلى رفض المعلومة و النبأ الذي تنشره هذه الجهة، لما يترتّب عليه من أداء مخالف للواقع، فمن يبني أفعاله و مواقفه على معلومات كاذبة فبالضرورة سينتهي للنتائج الكاذبة و المخالفة للواقع، وهذا هو الفشل بعينه، و هو التأخّر والتخلّف.

و لذلك فإن الله عز وجل يقول محذّراً من أن يمثل الإنسان لما يقوله المنافقون ، بأن لا يحوّلوا المعلومات التي تنبعث منهم إلى أدوات لصناعة الفكرة أو الفعل : ﴿وَلَا تُطِع اللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكَيلاً ﴾ الأحزاب: ٤٨.

#### علامات يعرف بها المنافق

من المسائل المهمة في هذه الجهة الإعلامية التي تجسّدها



صفة النفاق هي أنها تقوم بدورها من داخل المجتمع الإسلامي ، بل وهي جزء منه و تحاول أن تتلوّن بلونه، فينبغي أن نتعرّف على العلامات المائزة ، لكي نقوم بتشخيصه على نحو الدقة، و من تلك الصفات وهي التي يتصف بها المنافق هو أنه : أ / لا يتحمل الأذى في سبيل الله.

قال تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُوْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيداً. وَإِذْ يَقُولُ الْنُافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ الأحزاب: ١٢، ١٢. فلا تجدهم يصبرون على الأذى في جنّب الله ، و سرعان ما ينفصلون و يتبرأون من تلك الحالة التي يحاولون أن يكونوا عليها ، و هي الإندماج في المجتمع ليكونوا كسائر الأفراد.

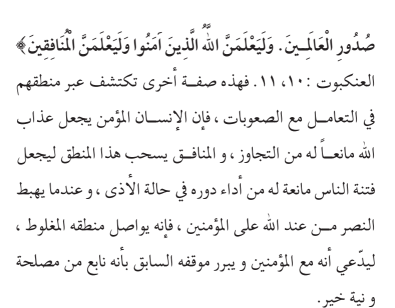
ب / يلجاون إلى المصلحة و المكاسب من النصر مع فرارهم من الصعوبات.

وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللَّه جَعَلَ فَتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّه وَلَئِن جَاء نَصْرٌ مِّن رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ أُولَيْسَ اللَّه بِأَعْلَمَ عِمَا في









ج / ديدنهم الاستهزاء و السخرية، خصوصا من الله و الرسول و أيات الله.

قال تعالى: ﴿ يَحْذَرُ الْمُنَافِقُ وِنَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةً تُنَبِّعُهُمْ مُورَةً تُنَبِّعُهُمْ مُورَةً تُنَبِّعُهُمْ مَا غَيْهُمْ مُورَةً تُنَبِّعُهُمْ مَا غَيْدَرُونَ. وَلَئِمْ مَا الْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَحُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللهِ وَايَاتِهِ وَلَئِمْ تَسْتَهْزِئُونَ ﴾ التوبة: ٦٥، ٦٤

ويسخرون من المؤمنين عندما يفعلون الخير ، يقول تعالى عن المنافقين : ﴿الَّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ





فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ إلاَّ جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ التوبة: ٧٩.

د / لا يتخذون من حكم الله حكماً تطبيقياً.

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ انَّهُمْ اَمَنُوا عِا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلاَلاً وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضَلَّهُمْ ضَلاَلاً بَعِيداً. وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أُنزَلَ الله وَإِلَى الرَّسُولِ رَايْتَ الله وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أُنزَلَ الله وَإِلَى الرَّسُولِ رَايْتَ الله الله الله وَيَعْدِداً . فَكَيْفُ إِنَّ الله وَإِلَى الرَّسُولِ رَايْتَ الله الله الله الله وَيَعْدِداً . فَكَيْفُ الله وَإِلَا إِله الله وَسَلَله الله وَيَعْدَلُونَ بِالله إِنْ الرَدْنَا إِلاَّ إِحْسَاناً وَتَوْفِيقًا هُولَ يَعْلِقُونَ بِالله إِنْ الرَدْنَا إِلاَّ إِحْسَاناً وَتَعْ فِيمَا الله وَيَعْلَقُونَ بِالله إِنْ الرَدْنَا إِلاَّ إِحْسَاناً وَتَعْ فِيمَا الله وَيَعْدَلُونَ مِن حكم الله وَتَوْفِيقًا الله وَيَعْمُ الله عَلَيْ الله وَيَعْمُ الله وَيَعْمُ الله وَيَعْمُ الله وَيَعْمُ الله وَيُعْمُ الله الطغاة و يبررون ذلك بأنهم يقومون بعملية وفصل دعواهم إلى الطغاة و يبررون ذلك بأنهم يقومون بعملية وفيقية من الله الطغاة و بيررون ذلك بأنهم يقومون بعملية توفيقية من الله موقفهم له تبرير ديني ، و هو ليس كذلك.

هـ / أعمالهم ريائية و مظهرية ، و يتثاقلون عن العبادات.

قال تعالى عنهم : ﴿إِنَّ الْلُنَافِقِينَ يُخَادُّونَ اللَّهَ وَهُوَ



خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلاَةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَاوُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ النساء: ١٤٢. وهذه المظاهر الخارجية ما هي إلا افرازات حالة النفاق ذاتها التي محلها القلب ، فتتجسّد في الواقع على شكل التثاقل في العبادات و التي هي هدف خلق الإنسان و هي التي تربط بين العبد و ربه ، و لأن للعبادات تلك الأهمية في أن يكون الإنسان متصلاً بالله فالمنافق يلجأ للتظاهر بأنه يؤديها أمام المجتمع ، لكي يحسب منه و بالتالي فإن رسالته التي يريد بثها ستلقى طريقها نحو القبول الإجتماعي .

و/ يخلفون الوعد و العهد ، و يمارسون البخل.

يقول تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَاهَدَ اللهَ لَئِنْ اَتَانَا مِن فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِينَ. فَلَمَّا اَتَاهُم مِّن فَضْلهِ بَحِلُواْ بِهِ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ. فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْم يَلْقَوْنَهُ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ. فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْم يَلْقَوْنَهُ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ. فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْم يَلْقَوْنَهُ عَلَا أَخْلَفُوا الله مَا وَعَدُوهُ وَعَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ التوبة : ٥٧-٧٧، ومن الصفات التي تكون ظاهرة عند المنافق هي أنه لا يفي بعهد أو وعد ، خصوصاً فيما يرتبط بالمعاملات المالية ، بل و لا يلتزم بأداء الحقوق الالهية عليه كالصدقات و الزكاة و الخمس.









ز/ يأمرون بالمنكر و ينهون عن المعروف.

خلافاً للقاعدة التي سنّها الله عز وجل للمؤمنين بأن أمرهم بأن يأمروا بالمعروف وينهوا عن المنكر، فإن المنافقين على النقيض من ذلك يقول تعالى : ﴿ الْمُنَافِقُ ونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِن ذلك يقول تعالى : ﴿ الْمُنَافِقُ ونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِن ذلك يقول تعالى : ﴿ الْمُنَافِقُ ونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِن ذلك يقول تعالى : ﴿ الْمُنَافِقُ وَ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ مَن بَعْضِ يَا مُرُونَ بِاللّهَ كُو وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُعُرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُواْ اللّه فَنَسِيَهُمْ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ التوبة : ٧٧.

فنلاحظ في صفات المنافقين أمرين مهمين يتصلان بالعمل الإعلامي ، هما :

الأمر الأول: أنهم غير صادقين ، و يمارسون الكذب و الافتراء ، و هـذا ما يتجنبه الإنسان المؤمن الـذي يريد لأفكاره و مواقفه أن تؤسس على قاعدة متينة ، فالمعلومة هي الانطلاقة لتأسيس الفكرة ، و عندما تكون الانطلاقة خاطئة ، فلا شك أن النتيجة ستكون كذلك .

الأمر الثاني: أنهم لا يكتفون ببث المعلومات الخاطئة و الكاذبة ، بل يسعون لرسم الثقافة و تكوينها و بث ثقافة مناقضة للقيم







الإسلامية ، حيث يقلبون المعادلة التي تقول ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةَ الْحُرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ اَمْنَ الْمُدُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ اَمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَّهُم مِّنْهُم الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُم الله الْكَتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَهُم مِنْهُم الله مُن المُعرون بالمنكر و وَأَكْثَرُهُم الْفَاسِقُونَ ﴾ آل عمران : ١١٠ ، فيأمرون بالمنكر و ينهون عن المعروف ، و هذه العملية هي صياغة للثقافة، و هو الأمر الأخطر.

#### ٢/ المصداق الآخر للفاسق هو الكفار من أهل الكتاب.

و من المصاديق التي تنتج عن الفاسق ، و هي الجهة التي تقوم بالعمل الإعلامي المضلل و الخاطئ ، هم فئة من الكفّار من أهل الكتاب ، و بالطبع فإننا لا نقصد بذلك جميع أهل الكتاب ، لأن فيهم من يتصف بصفة الصدق و الأمانة ، يقول عنهم الله عزّ وجل : ﴿وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ يُؤدِّه إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ يُؤدِّه إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لاَّ يُؤدِّه إلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْه قَائِماً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْناً فِي الأُمِّيِّنَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ لَلْكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْناً فِي الأُمِّيِّينَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أل عمران : ٧٥. فلسنا بصدد تأسيس الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أل عمران : ٧٥. فلسنا بصدد تأسيس



قاعدة تعم أهل الكتاب، و إنما نبيّن أن مصداقاً من مصاديق الفاسق الذي يمثّل جهة إعلامية مضللة، يتجسّد في مجموعة من أهل الكتاب لهم مارب تتناسب مع انتمائهم العقيدي، كما سيتضح لنا من خلال تتابع الأيات القرآنية.

يقول تعالى موضحاً مصداقاً من مصاديق الفاسق و هو السندي نقرأه في آية التثبّت أنه مصدر إعلامي ينبغي الحذر منه عقول جل شأنه: ﴿وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسقُونَ ﴾ المائدة: ٧٤

فمن لم يحكم بما أنزل الله هم الفاسقون ، و أولئك هم الكفار كما هي معطيات آية أخرى حيث يقول تعالى : ﴿ وَمَن لَمُ يَحْكُم بَمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ المائدة : ٤٤

و صفة الكفر تشمل جميع من ينكر الله و من يتخذ معه شريكاً ، و أن أهل الكتاب ، هم المصداق الأجلى ، حيث يقول عز وجل : ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ الله الله هُوَ الْسَيِحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ الآية ١٧ والآية ٧٢ من سورة المائدة (مكررة).

و كذلك قال تعالى : ﴿لَّقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ





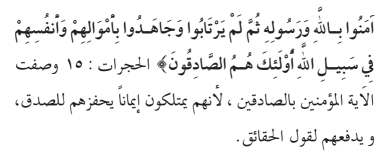
ثَلاَثَةٍ ﴾ ٧٧/ المائدة.وهم المسيحيون ويتبعهم اليهود، لأنهم أهل كتاب، بل هم أشد عداوة مع المتعصبين من المسيحين، الذين تنكّروا للتعاليم المسيحية، كالعلم و الزهد و التواضع للحق .. يقول تعالى : ﴿لتجددن أشدّ الناسِ عداوة للذين أمنوا الذين اليهود والذين أشركوا ولتَجددن أقربهم مودة للذين آمنوا الذين قالوا إنّا نصارى ، ذلك بأنّ منهم قسيسين ورهباناً وأنهم لا يستكبرون ﴾. المائدة / ٨٢

#### لماذا الحذر؟

قال تعالى ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لاّ يَسْتَوُونَ ﴾ السجدة: ١٨ ، فالإنسان غير المؤمن ينبغي أن نحذر و نتبين من تصريحاته و إصداره للمعلومات ، و إذا أردنا أن نعرف سبب الحذر من هذه المصادر فعلينا أن نعرف مواصفات الضد ، و هو المؤمن الذي يردعه إيمانه عن قول الكذب ، و يدفعه لقول الصدق في الحديث ، هو ذلك الذي عبرت عنه الآيات من سورة الحجرات حيث قال تعالى : ﴿إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ



11



فإن من يشيع الاكاذيب مع الذي يشيع الحقائق (لا يستوون) ، فلا يمكن أن نساوي بين المؤمن ، و بين غيره في استقبال الأنباء. و هذا هو داعي الحذر الذي يفضي لضرورة التبيّن من حقيقة ما تبثه تلك الجهات الاعلامية.

#### العلاقة بين المنافق و المشرك

بعد أن عرفنا ان مفهوم الفاسق واسع بحيث يشتمل على الكثير من الجهات الإعلامية ، التي ينبغي أن نتبين مما تأتي به من معلومات ، و قد تمثل في المنافقين ، و الكفار من أهل الكتاب.

ففي التصنيف يمكن أن نصنف جهتين إعلاميتين هما اللتان تقومان بنفس الفعل ، فماهي العلاقة التي تجمع تلك الجهتين الإعلاميتين؟

الجهة الأولى: المشركون.







الجهة الثانية: المنافقون.

نلاحظ أن الجهتين بالنسبة للموقعية من المسلمين تختلفان ، إذ المنافق يعيش في العمق المسلم أي في المجتمع الإسلامي ، و يدعي أنه ينتسب إليه ، و المشرك يكون بعيداً و مستقلاً ، حيث له معتقداته المغايرة ، فهو يعتقد بالمسيحية وأن الله ثالث ثلاثة ، و لكن العمل و الهدف متحد، وهم الذين يمتلكون في العصر الراهن زمام الإعلام ، حيث يقومون بتوجيهه نحو ما يريدون.

## والعلاقة تكمن في التالي: ١ / المنافق تابع للمشرك.

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أُوْلِيَاء مِن دُونِ الْكُافِرِينَ أُوْلِيَاء مِن دُونِ الْكُومِنِينَ أُيْبَتَغُونَ عِندَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ العِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعاً) النساء : ١٣٩. إن المنافق لا يشكل استقلالية فكرية ، و لا حتى عملية ، فهو جهة تابعة لجهة أخرى أكبر و أقوى منه و هي جهة الكافرين ، و لذلك فإن السياسات بعد ذلك ستكون متشابهة و ذات أصول متحدة ، و لكن بمسميات مختلفة تقتضيها طبيعة



#### ٢/ المنافقون يرون أن الكفّار عندهم العزة.

فالاية السابقة تبين أن المنافقين و هم الذين يدّعون الإنتماء للمجتمع الإسلامي يرون أن العزة عند الكافرين ، و لذلك فإنهم يلجأون لإكتسابها منهم ، و وفق الياتهم التي يدعون أنها جعلتهم يكونون أعزّة و متقدمين ، فهم (يبتغونها) عندهم ، و يتخذونهم أولياء ، و لا يبتغون العزّة من الله عز وجل ، ولا يكتفون بذلك بل يلجأون لاتهام الثقافة الاسلامية و الالهية بأنها السبب في الانحطاط و الذلة للمسليمن ، يقول تعالى عن المنافقين : ﴿ يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى الْلَدِينَة لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا الْأُذَلُّ وَلله الْعزَّةُ وَلرَسُوله وَللْمُؤْمنينَ وَلَكنَّ الْنُنافقينَ لَا يَعْلَمُونَ . يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَن ذكر الله وَمَن يَفْعَلْ ذَلكَ فَأُوْلَئكَ هُمُ الْخَاسرُونَ ﴾ المنافقون : ٨، ٩ .

من هنا ستكون الإسقاطات واضحة للأيات القرآنية على الواقع الراهن ، نترك للقارئ أن يطابق بين الحقائق القرآنية



و الواقع الخارجي.

و من خلال هذا التزاوج بين الأيات القرآنية ، يمكن أن ننطلق بمجموعة من القواعد العامة لفهم المسألة الإعلامية ، و هي تثل مدخل أولي لإستنتاج السياسات الإعلامية و المناهج التي يتبعها الإعلام المظلل للإشاعة أنباء كاذبة و الترويج لثقافة نقيضة للثقافة الإسلامية ، و هي بدورها تحتاج إلى مزيد بحث و جهد.

المؤ لّف

محمود الموسوي بني جمرة / البحرين

www.mosawy.org info@mosawy.org







### الفهرس

•

| ٧                                       | لقدمة                                       |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
|                                         | 1                                           |
|                                         | لقرآن و حرية المجتمع إشكاليات الواقع المعاه |
| 11                                      | (التدين مثالاً)                             |
| ١٥                                      | لحرية المطلقة                               |
| ١٨                                      | كبت الحرية                                  |
| Y • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | لحتمع الح                                   |



| Ţ | IJ |
|---|----|

| ۲٥        | اشكاليات الواقع المعاصر               |
|-----------|---------------------------------------|
| ٣٠        | الحرية الدينية                        |
| ٣٣        | مسؤولية التبيلغ                       |
| ٣٦        | الهداية شأن إلهي                      |
| ٤٠        | الحرية الدينية لا تعني التصويب        |
|           |                                       |
|           | *                                     |
| 4         | إدارة الخلافات في المجتمعات الإيمانية |
| ٤٣        | منمنظارقرآني                          |
| ٤٧        | تكوين المجتمع الإيماني                |
| ٥٠        | أصل الخلافات                          |
| ٥٤        | ممارسة الإصلاح                        |
| 00        | منهج الإصلاح الإجتماعي                |
| ٥٨        | التأسيس الفكري للإصلاح                |
| ٦٠        | أخلاقيات التعامل في المجتمع الإيماني  |
| 71        | نظرة الإنسان لنفسه                    |
| ٦٣        | نظرة الإنسان للآخر                    |
| 77        | التخلُّص من الخلافات من شروط الإنفتاح |
| <b>TV</b> | الخلاصة                               |

**(** 

**(** 

| لة تـأثـيرات العولمة | التديّن الشخصي في مواجه           |
|----------------------|-----------------------------------|
| 79                   | قراءة قرآنية                      |
| ٧٢                   | تحوّل الشخصية                     |
| ٧٤                   | التدين الشخصي ومضامين العولمة     |
| ٧٦                   | أساليبالتأثيرعلىالمستوىالشخصي     |
| ٧٦                   | التلاعب بالأذواق                  |
| ۸١                   | تمثّلات التحديات في الواقع اليوم  |
| ۸١                   | ١/ الإعلام الشهواني               |
| ۸۲                   | ٢/ إشَّاعة النمط الغُربي          |
| ۸۳                   | ٣/ الموضة                         |
| ۸۳                   | ٤/انشبابواننساء                   |
| ۸٤                   | ٥/الأطفال رهان آخر                |
|                      | معالجة مختصرة                     |
|                      |                                   |
|                      | ٤                                 |
| لامي المعاصير معالجة | المحتوى الثقافي في الخطاب الإسبا  |
|                      | قرآنية                            |
| ٩٤                   | الثقافة الجماهيرية وأهمية دراستها |
|                      | إشكالية المحتوى الثقافي           |
|                      | الحكمة محتوى الثقافة الجماهيرية   |
|                      | ١/ توجه الشياب نحم العلم الديني   |





|   | 2      |
|---|--------|
| ₹ | 7      |
| _ | $\sim$ |

| علام      | •                 | أساليب              |         | تطوير               | / ٢       |
|-----------|-------------------|---------------------|---------|---------------------|-----------|
| ۱ • ۲ • ۰ | نطاق              | على                 | الإسلام | <br>نشر             | /٣        |
| 1         | • • • •           | · • • • • •         | • • • • |                     |           |
|           |                   | ٥                   |         |                     |           |
| ارات .    | الحض              | مسار                | <u></u> | قرآنية              | رؤية      |
| 1 • 9     |                   |                     | •••••   | • • • • • • • • • • | •••••     |
| حضاري     | ال                | ىن                  | النهوض  |                     | مقومّات   |
| 117.      |                   |                     |         |                     |           |
| صلح و     | ن الم             | ية بي               | الأخوب  | العلاقة             | /1        |
| 114       |                   |                     |         | ••                  |           |
| الاست     | ضمانة             |                     |         |                     |           |
| 110       |                   |                     | •••••   | •••••               | مرار      |
| •••••     |                   | المارسة             | 2       | مبدأيا              | /٣        |
| 114       |                   |                     | •••••   | • • • • • • • • • • | •••••     |
| ١١٨       | • • • • • • • •   | • • • • • • • • • • | ساري    | لإنبهارالحظ         | ظاهرةاا   |
| •••••     |                   |                     |         |                     |           |
| 17.       |                   |                     | •••••   | • • • • • • • • • • | •••••     |
| ١٧٤       | • • • • • • • •   | • • • • • • • • •   |         | ةالحضارية           | المسؤوليا |
| 170       | • • • • • • • • • | • • • • • • • • •   | سدين    | <u>ي</u> دائرة المف | الدخول    |

**(** 





**(** 

| / 4 | •  |
|-----|----|
|     |    |
| 6   | ۳, |
|     |    |

| وى المجتمعات                         | قياسمست                                                                      |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| <b>باة</b>                           | طريقالنج                                                                     |
| عضاري                                | الانهيارال                                                                   |
| لحضاريلحضاري                         | الإسراف                                                                      |
| اوزالعقل                             | انبهاريتجا                                                                   |
| لواقعيل                              | الامتحانا                                                                    |
|                                      |                                                                              |
|                                      |                                                                              |
| ٦                                    |                                                                              |
| ۳<br>سارات و جاهزیة التفعیل          | حوار الحط                                                                    |
| ۳<br>سارات و جاهزیة التفعیل<br>رآنیة |                                                                              |
|                                      | مداخلق                                                                       |
| رآنية                                | مداخلق<br>ماهية الح                                                          |
| رآنيةورآنيةعوار                      | مداخل <u>ة</u><br>ماهية الح<br>المدخل الأ                                    |
| رآنيةواروار                          | مداخلق<br>ماهية الح<br>المدخل الأ<br>المدخل الث                              |
| رآنية                                | مداخلق<br>ماهية الح<br>المدخل الأ<br>المدخل الث<br>المدخل الث                |
| رآنية                                | مداخلة<br>ماهية الح<br>المدخل الأ<br>المدخل الث<br>المدخل الث<br>الملامحالقر |

**(** 

٧ رؤية قرآنية في الإعلام و الثقافة





| /  | • |
|----|---|
| += | - |
| /  |   |
|    |   |

| 100       | مدخل تأسيسي                                |
|-----------|--------------------------------------------|
| 109       | من هو الفاسق ؟                             |
| ١٦٠       | ١/ الفاسق هو المنافق                       |
| 177       | علامات يعرف بها المنافق                    |
| الكتاب١٦٨ | ٢ / المصداق الآخر للفاسق هو الكفار من أهل  |
| ١٧٠       | لماذا الحذري                               |
| ١٧١       | العلاقة بين المنافق والمشرك                |
| 1 7 7     | ١ / المنافق تابع للمشرك                    |
| 1 / 7     | ٢/ المنافقون برون أن الكفّار عندهم العزة . |

•





